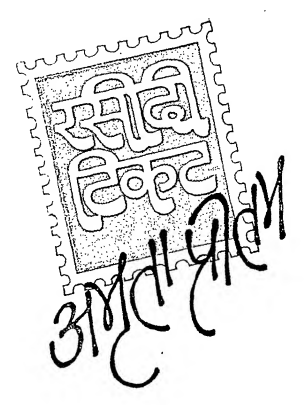
# रसीदी टिकट



ग्रमृता ग्रपने निजी कक्ष में : १६७६



एक दिन खुशवन्तिंसह ने वातों-वातों में कहा, ''तेरी जीवनी का क्या है, वस एक-आध हादसा। लिखने लगो तो रसीदी टिकट की पीठ पर लिखी जाए।'

रसीदी टिकट शायद इसलिए कहा कि वाकी टिकटों का साइज वदलता रहता है पर रसीदी टिकट का वही छोटा-सा रहता है।

ठीक ही कहा था—जो कुछ घटा, मन की तहों में घटा, और वह सब नज्मों और नॉवलों के हवाले हो गया। फिर वाकी क्या रहा?

फिर भी कुछ पंक्तियां लिख रही हूं—कुछ ऐसे, जैसे जिन्दगी के लेखे-जोखे के काग़जों पर एक छोटा-सा रसीदी टिकट लगा रही हूं—नज़मों और नॉवलों के लेखे-जोखे की कच्ची रसीद को पक्की रसीद करने के लिए।

अमृता त्रीतम



|  |  | , |  |
|--|--|---|--|
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |

क्या यह क्यामत का दिन है?

जिंदगी के कई वे पल जो वक्त की कोख से जन्मे, और वक्त की कब में गिर गए, आज मेरे सामने खड़े हैं…

यह सब क़बें कैसे खुल गईं? और यह सब पल जीते-जागते क़ब्रों में से कैसे निकल आए?

यह जरूर क्रयामत का दिन है ...

यह १६१८ की क़न्न में से निकला हुआ एक पल है—मेरे अस्तित्व से भी एक वरस पहले का। आज पहली वार देख रही हूं, पहले सिर्फ़ सुना था।

मेरे मां-वाप दोनों पंचखंड भसोड़ के स्कूल में पढ़ाते थे। वहां के मुखिया वाबू तेजासिहजी की वेटियां उनके विद्यार्थियों में थीं। उन विच्चियों को एक दिन न जाने क्या सूझी, दोनों ने मिलकर गुरुद्वारे में कीर्तन किया, प्रार्थना की, और प्रार्थना के अन्त में कह दिया, दो जहानों के मालिक ! हमारे मास्टर जी के घर एक वच्ची वरुण दो।'

भरी सभा में पिताजी ने प्रार्थना के शब्द ये सुने तो उन्हें मेरी होने वाली तमां पर गुस्सा आ गया। उन्होंने समझा कि उन विच्चियों ने उसकी रजामन्दी से विद्यास्त की है। पर मां को कृष्ठ मालूम नहीं था। उन्हों विच्चियों ने ही वाद में विताया कि अगर हम राज वीवी से पूछतीं तो वह शायद पुत्र की कामना करतीं—
पर वे अपने मास्टर जी के घर लड़की चाहती हैं, अपनी ही तरह एक लड़की।

यह पल अभी तक उसी तरह चुप है— कुदरत के भेद को होंठों में वन्द करके हौले से मुसकराता, पर कहता कुछ नहीं। उन विच्चयों ने यह प्रार्थना क्यों की ? उनके किस विश्वास ने सुन ली ? मुक्ते कुछ नहीं मालूम। पर यह सच है कि साल के अन्दर राज वीवी 'राज मां' वन गयी।

और उससे भी दस वरस पहले-

समय की क़न्ने में सोया हुआ एक वह पल जाग उठा है, जब बीस बरस की राज बीबी ने गुजरांवाला में साधुओं के एक डेरे मे माथा टेका था और उसकी नजर कुछ उतने ही बरस के एक 'नंद' नाम के साधु पर जा पड़ी थी।

साधुनंद साहुकारों का लड़का था। जब छः महीने का था, तब मां 'लक्ष्मी' मर गई थी। उसकी नानी ने उसे अपनी गोद में डाल लिया था और अनाज फटकने वाली एक औरत के दूध पर पाल लिया था। नंद के चार बड़े भाई थे और एक वहन—पर भाइयों में से दो मर गए, एक भाई 'गोपालसिंह' घर-गृहस्थी छोड़कर शरावी हो गया, और एक 'हािकमसिंह' साधुओं के डेरे जाकर बैठ गया। नंद का सारा स्नेह अपनी बहन 'हाको' से हो गया था।

वहन वड़ी थी, वेहद खूबसूरत। जब ब्याह हुआ तब अपने पित वेलासिह की देखकर उसने एक जिद पकड़ ली कि उससे उसका कोई संबंध नहीं। गौने पर ससुराल जाने की जगह उसने अपने मायके में एक तहखाना खुदवा लिया, और चालीसा खींच लिया। गेरुआ वाना पहन लिया। रात को कच्चे चने पानी में भिगो देती और दिन में खा लेती। नंद ने भी वहन की रीस में गेरुए वस्त्व पहन लिये। पर वहन वहुत दिन जीवित नहीं रही। उसकी मृत्यु से नंद को लगा कि संसार से सच्चा वैराग्य उसे अब हुआ है। अपने साहूकार नाना सरदार अमरसिह

सचदेव से मिली हुई भारी जायदाद को त्यागकर वह सन्त दयालजी के डेरे में जा वैठा। संस्कृत सीखी, व्रजभाषा सीखी, हिकभत सीखी, और डेरे में 'वालका साधु' कहलाने लगा। वहन जव जीवित थी, मामा-मामी ने कहीं अमृतसर में नंद की सगाई कर दी थी, नंद ने वह सगाई छोड़ दी और वैरागी होकर कविताएं लिखने लगा।

राज वीवी गांव मांगा, जिला गुजरात, की थीं—अदला-वदली में व्याही हुई। जिससे व्याह हुआ था, वह फ़ौज में भरती होकर गया था, फिर उसकी कोई खबर नहीं आयी। उदास और निराण वह गुजरांवाला के एक छोटे-से स्कूल में पढ़ाती थी। स्कूल जाने से पहले अपनी भाभी के साथ दयालजी के डेरे में माथा टेकने आया करती थी। भाई मर गया था, भाभी विधवा थी। पर अब दोनों अकेली और उदास, एक स्कूल में पढ़ाती थीं, एक साथ रहती थीं। एक दिन जब दोनों दयालजी के डेरे आयीं, जोर से मेह बरसने लगा। दयालजी ने मेह का समय बिताने के लिए अपने 'वालका साधु' से कविता सुनाने के लिए कहा। वह सदा आंखें मूंदकर कविता सुना करते थे। उस दिन जब आंखें खोलीं तो देखा—उनके नंद की आंखें राज बीवी के मुंह की तरफ़ भटक रही हैं। कुछ दिनों वाद उन्होंने राज वीवी की व्यथा सुनी और नंद से कहा, 'नंद वेटा! जोग तुम्हारे लिए नहीं है। यह भगवें वस्त्र त्याग दो और गृहस्थ आश्रम में पैर रखो।'

यही राज वीबी मेरी मां वनीं और नंद साधु मेरे पिता। नंद ने जव गृहस्थ आश्रम स्वीकार किया, अपना नाम करतारिसह रख लिया। किवता लिखते थे, इसलिए एक उपनाम भी—पीयूष ! दस वर्ष वाद जव मेरा जन्म हुआ, उन्होंने पीयूष शब्द का पंजावी में उत्था करके मेरा नाम अमृत रख दिया और अपना उपनाम 'हितकारी' रख लिया।

फ़कीरी और अमीरी दोनों मेरे पिता के स्वभाव में थीं। मां वताया करती थी—एक वार उनका एक गुरु-भाई (सन्त दयालजी का एक और चेला), सन्त हरनामसिंह, कहने लगा कि उसका बड़ा भाई व्याह करवाना चाहता है। अच्छी-भली सगाई होते-होते रह गयी, क्योंकि उसके पास रहने के लिए अपना मकान नहीं है। पिताजी के पास अभी भी अपने नाना की जायदाद में से एक मकान वचा हुआ था, कहने लगे, "अगर इतनी-सी वात के पीछे उसका व्याह नहीं होता तो मैं अपना मकान उसके नाम लिख देता हूं"—और अपना एकमात्र मकान उसके नाम लिख दिया। फिर सारी उम्र किराए के मकानों में रहे, अपना मकान नहीं वना सके, पर मैंने उनके चेहरे पर कोई शिकन कभी नहीं देखी।

पर मैंने उनके चेहरे पर एक वहुत वड़ी पीड़ा की रेखा देखी—मैं कोई दस-ग्यारह वरस की थी, मां मर गयीं। वह जीवन से फिर विरक्त हो गए। पर मैं उनके लिए एक वहुत वड़ा वन्धन थी। मोह और वैराग्य दोनों उन्हें एक-दूसरे से विपरीत दिशा में खींचते थे। कई पल ऐसे भी आते थे—मैं विलख उठती, मेरी समझ में नहीं आता था मैं उन्हें स्वीकार थी या अस्वीकार •••

अपना अस्तित्व-एक ही समय में, चाहा और अनचाहा लगता था...

क़ाफ़िये-रदीफ़ का हिसाव समझाकर मेरे पिता ने चाहा था मैं लिखूं। लिखती रही—मेरा खयाल है पिता की नज़र में जितनी भी अनचाही थी, वह भी चाही वनने के लिए।

आज आधी सदी के वाद सोचती हूं — जैसे फ़कीरी और अमीरी, दोनों एक ही समय में, मेरे स्वभाव में हैं, और यह स्वभाव, अपने नैन-नक्श की तरह मुफे पिता से मिला है, शायद उनकी नज़र भी मेरी नज़र में शामिल है — कभी यही पता नहीं लगता कि मैं अपनी नज़र में स्वीकार हूं या नहीं — शायद इसीलिए सारी उम्र लिखती रही कि मेरी नज़र में जो कुछ मेरा अनचाहा है, वह सारा मेरा चाहा वन जाए…

जैसे, तब भी दुनिया के बारे में नहीं सोचती थी—सोचती थी कि पिता मेरे साथ खुश हो, आज भी दुनिया के बारे में नहीं सोचती—सिर्फ़ सोचती हूं कि अपना आप मेरे साथ खुश हो…

पिता से कभी भूठ नहीं वोला, अपने आप से भी नहीं वोल सकती ...

यह एक वह पल है---

जव घर में तो नहीं, पर रसोई में नानी का राज होता था। सबसे पहला विद्रोह मैंने उसके राज में किया था। देखा करती थी कि रसोई की एक परछत्ती पर तीन गिलास, अन्य वरतनों से हटाए हुए, सदा एक कोने में पड़े रहते थे। ये गिलास सिर्फ़ तब परछत्ती से उतारे जाते थे जब पिताजी के मुसलमान दोस्त आते थे और उन्हें चाय या लस्सी पिलानी होती थी और उसके बाद मांजधोकर फिर वहीं रख दिए जाते थे।

सो, उन तीन गिलासों के साथ मैं भी एक चौथे गिलास की तरह रिल-मिल गयी और हम चारों नानी से लड़ पड़े। वे गिलास भी वाकी वरतनों को नहीं छू सकते थे, मैंने भी जिद पकड़ ली कि मैं और किसी वरतन में न पानी पीऊंगी, न दूव-चाय। नानी उन गिलासों को खाली रख सकती थी, लेकिन मुभे भूखा या प्यासा नहीं रख सकती थी, सो वात पिताजी तक पहुंच गयी। पिताजी को इससे पहले पता नहीं था कि कुछ गिलास इस तरह अलग रखे जाते हैं। उन्हें मालूम हुआ तो मेरा विद्रोह सफल हो गया। फिर न कोई वरतन हिन्दू रहा, न मुसलमान।

उस पल न नानी जानती थी, न मैं, कि वड़े होकर जिन्दगी के कई वरस जिस से मैं इक्क़ करूंगी वह उसी मजहव का होगा जिस मजहव के लोगों के लिए घर

. ४ : रसीदी टिकट

के बरतन भी अलग रख दिए जाते थे। होनी का मुंह अभी देखा नही था, पर सोचती हूं, उस पल कौन जाने उसकी ही परछाई थी जो वचपन में देखी थी...

परछाइयां वहुत वड़ी हक़ीक़त होती हैं।

चेहरे भी हक़ीक़त होते हैं। पर कितनी देर ? परछाइयां, जितनी देर तक आप चाहें चाहें तो सारी उम्र। वरस आते हैं, गुजर जाते हैं, रकते नहीं। पर कई परछाइयां, जहां कभी रकती हैं, वहीं रकी रहती हैं •••

यूं तो हर परछाई किसी काया की परछाई होती है, काया की मोहताज । पर कई परछाई ऐसी भी होती हैं, जो इस नियम के वाहर होती हैं, काया से भी स्वतंत्र।

और यूं भी होता है कि एक परछाई न जाने कहां से, और किस काया से टूटकर, तुम्हारे पास आ जाती है, और तुम उस परछाई को लेकर दुनिया में घूमते रहते हो और खोजते रहते हो कि यह जिस काया से टूटी है वह कौन-सी है? ... गुलतफ़हिमयों का क्या है ? हो जाती हैं। तुम यह परछाई गैरों के गले से लगाकर भी देखते हो, न जाने उसी के माप की हो! नहीं होती, न सही। तुम फिर उसे — अंधेरे-से को — पकड़कर, वहां से चल देते हो...

मेरे पास भी एक परछाइँ थी।

नाम से क्या होता है, उसका एक नाम भी रख लिया था—राजन! घर में एक नियम था कि सोने से पहले 'कीर्तन सोहिले'' का पाठ करना होता था, इसके संबंध में पिताजी का विश्वास था कि जैसे-जैसे इसे पढ़ते जाते हो तुम्हारे गिर्द एक किला वनता जाता है, और पाठ के समाप्त होते ही तुम सारी रात एक किले की सुरक्षा में रहते हो, और फिर सारी रात वाहर से किसी की मजाल नहीं होती कि वह उस किले में प्रवेश कर सके। तुम हर प्रकार की चिन्ता से मुक्त होकर सारी रात सो सकते हो।

यह पाठ सोते समय करना होता था। आंखें नींद से भरी होती थीं, इतनी कि नींद के गलवे में यह अधूरा भी रह सकता था। सो, इस संबंध में उनका कहना था कि अन्तिम पंक्ति तक इसे पूरा करना ही है। अगर अन्तिम पंक्तियां छूट जाएं तो किलेबंदी में कोई कोर-कसर रह जाती है, इसलिए वह पूरी रक्षा नहीं कर सकता। सो, अन्तिम पंक्ति तक यह पाठ करना होता था।

वहुत बच्ची थी। चिन्ता हुई कि इस पाठ के वाद मेरे गिर्द किला वन जाएगा, तो फिर राजन मेरे सपने में किस तरह आएगा? मैं किले के अंदर होऊंगी, वह किले के बाहर रह जाएगा सो, सोचा कि पाठ कंठस्थ है, अपनी

१. गुरु ग्रंथ का एक अंश-विशेष

विपरीत दिशा में खींचते थे। कई पल एस मा आत् याना प्राप्त अवता, पर समझ में नहीं आता था में उन्हें स्वीकार थी या अस्वीकार

अपना अस्तित्व-एक ही समय में, चाहा और अनचाहा लगती था ...

काफ़िये-रदीफ़ का हिसाव समझाकर मेरे पिता ने जाहा था मैं लिखं। लिखती रही—मेरा खयाल है पिता की नजर में जितनी भी अनुनाही थीं, वह भी चाही वनने के लिए।

आज आधी सदी के बाद सोचती हूं जैसे फ़कीरी और अमीरी, दोनों एक ही समय में, मेरे स्वभाव में हैं, और यह स्वभाव, अपने नैन-नक्श की तरह मुक्ते पिता से मिला है, शायद उनकी नज़र भी मेरी नज़र में शामिल है कभी यही पता नहीं लगता कि मैं अपनी नज़र में स्वीकार हूं या नहीं आयद इसीलिए सारी उम्र लिखती रही कि मेरी नज़र में जो कुछ मेरा अनचाहा है, वह सारा मेरा चाहा वन जाए…

जैसे, तब भी दुनिया के बारें में नहीं सोचती थी—सोचती थी कि पिता मेरें साथ खुश हो, आज भी दुनिया के बारें में नहीं सोचती—सिर्फ़ सोचती हूं कि अपना आप मेरे साथ खुश हो...

पिता से कभी भूठ नहीं बोला, अपने आप से भी नहीं बोल सकती ...

यह एक वह पल है---

जब घर में तो नहीं, पर रसोई में नानी का राज होता था। सबसे पहली विद्रोह मैंने उसके राज में किया था। देखा करती थी कि रसोई की एक परछत्ती पर तीन गिलास, अन्य बरतनों से हटाए हुए, सदा एक कोने में पड़े रहते थे। ये गिलास सिर्फ़ तव परछत्ती से उतारे जाते थे जब पिताजी के मुसलमान दोस्त आते थे और उन्हें चाय या लस्सी पिलानी होती थी और उसके बाद गांज घोकर फिर वहीं रख दिए जाते थे।

सो, उन तीन गिलासों के साथ मैं भी एक चौथे गिलास की तरह रिल-मित् गयी और हम चारों नानी से लड़ पड़े। वे गिलास भी वाकी वरतनों को नहीं है सकते थे, मैंने भी जिद पकड़ ली कि मैं और किसी वरतन में न पानी पीऊंगी, दूव-चाय। नानी उन गिलासों को खाली रख सकती थी, लेकिन मुभे भूखा य प्यासा नहीं रख सकती थी, सो वात पिताजी तक पहुंच गयी। पिताजी को इस पहले पता नहीं था कि कुछ गिलास इस तरह अलग रखे जाते हैं। उन्हें मालू हुआ तो मेरा विद्रोह सफल हो गया। फिर न कोई वरतन हिन्दू रहा, मुसलमान।

उस पल न नानी जानती थी, न मैं, कि वड़े होकर जिन्दगी के कई वरस जि से मैं इक्क़ करूंगी वह उसी मजहव का होगा जिस मजहव के लोगों के लिए व

. ४: रसीदी टिकट

के बरतन भी अलग रख दिए जाते थे। होनी का मुंह अभी देखा नहीं था, पर सोचती हूं, उस पल कौन जाने उसकी ही परछाई थी जो वचपन में देखी थी…

परछाइयां वहुत बड़ी हक़ीक़त होती हैं।

चेहरे भी हक़ीक़त होते हैं। पर कितनी देर ? परछाइयां, जितनी देर तक आप चाहें चाहें तो सारी उम्र। वरस आते हैं, गुजर जाते हैं, रक़ते नहीं। पर कई परछाइयां, जहां कभी रकती हैं, वहीं रक्ती रहती हैं •••

यूं तो हर परछाईं किसी काया की परछाईं होती है, काया की मोहताज । पर कई परछाईं ऐसी भी होती हैं, जो इस नियम के वाहर होती हैं, काया से भी स्वतंत्र।

और यूं भी होता है कि एक परछाईं न जाने कहां से, और किस काया से टूटकर, तुम्हारे पास आ जाती है, और तुम उस परछाईं को लेकर दुनिया में घूमते रहते हो और खोजते रहते हो कि यह जिस काया से टूटी है वह कौन-सी है ? "गलतफ़हमियों का क्या है ? हो जाती हैं। तुम यह परछाईं गैरों के गले से लगाकर भी देखते हो, न जाने उसी के माप की हो! नहीं होती, न सही। तुम फिर उसे—अंधरे-से को —पकड़कर, वहां से चल देते हो…

मेरे पास भी एक परछाइँ थी।

नाम से क्या होता है, उसका एक नाम भी रख लिया था—राजन ! घर में एक नियम था कि सोने से पहले 'कीर्तन सोहिले' का पाठ करना होता था, इसके संबंध में पिताजी का विश्वास था कि जैसे-जैसे इसे पढ़ते जाते हो तुम्हारे गिर्द एक क़िला बनता जाता है, और पाठ के समाप्त होते ही तुम सारी रात एक क़िले की सुरक्षा में रहते हो, और फिर सारी रात वाहर से किसी की मजाल नहीं होती कि वह उस क़िले में प्रवेश कर सके। तुम हर प्रकार की चिन्ता से मुक्त होकर सारी रात सो सकते हो।

यह पाठ सोते समय करना होता था। आंखें नींद से भरी होती थीं, इतनी कि नींद के गलवे में यह अधूरा भी रह सकता था। सो, इस संबंध में उनका कहना था कि अन्तिम पंक्ति तक इसे पूरा करना ही है। अगर अन्तिम पंक्तियां छूट जाएं तो किलेबंदी में कोई कोर-कसर रह जाती है, इसलिए वह पूरी रक्षा नहीं कर सकता। सो, अन्तिम पंक्ति तक यह पाठ करना होता था।

वहुत वच्ची थी। चिन्ता हुई कि इस पाठ के बाद मेरे गिर्द किला वन जाएगा, तो फिर राजन मेरे सपने में किस तरह आएगा? मैं किले के अंदर होऊंगी, वह किले के बाहर रह जाएगा सो, सोचा कि पाठ कंठस्थ है, अपनी

१. गुरु ग्रंथ का एक अंश-विशेष

विपरीत दिशा में खींचते थे। कई पल ऐसे भी आते थे — मैं विलख उठती, मेरी समझ में नहीं आता था मैं उन्हें स्वीकार थी या अस्वीकार ...

अपना अस्तित्व--एक ही समय में, चाहा और अनचाहा लगता था…

क़ाफ़िये-रदीफ़ का हिसाव समझाकर मेरे पिता ने चाहा था मैं लिखू। लिखती रही—मेरा खयाल है पिता की नजर में जितनी भी अनचाही थी, वह भी चाही बनने के लिए।

आज आधी सदी के बाद सोचती हूं — जैसे फ़कीरी और अमीरी, दोनों एक ही समय में, मेरे स्वभाव में हैं, और यह स्वभाव, अपने नैन-नक्श की तरह मुफे पिता से मिला है, शायद उनकी नज़र भी मेरी नज़र में शामिल है — कभी यही पता नहीं लगता कि मैं अपनी नज़र में स्वीकार हूं या नहीं — शायद इसीलिए सारी उम्र लिखती रही कि मेरी नज़र में जो कुछ मेरा अनचाहा है, वह सारा मेरा चाहा बन जाए…

जैसे, तव भी दुनिया के बारे में नहीं सोचती थी—सोचती थी कि पिता मेरे साथ खुश हो, आज भी दुनिया के बारे में नहीं सोचती—सिर्फ़ सोचती हूं कि अपना आप मेरे साथ खुश हो…

पिता से कभी भूठ नहीं बोला, अपने आप से भी नहीं बोल सकती...

यह एक वह पल है---

जव घर में तो नहीं, पर रसोई में नानी का राज होता था। सबसे पहला विद्रोह मैंने उसके राज में किया था। देखा करती थी कि रसोई की एक परछत्ती पर तीन गिलास, अन्य वरतनों से हटाए हुए, सदा एक कोने में पड़े रहते थे। ये गिलास सिर्फ़ तब परछत्ती से उतारे जाते थे जव पिताजी के मुसलमान दोस्त आते थे और उन्हें चाय या लस्सी पिलानी होती थी और उसके बाद मांज-धोकर फिर वहीं रख दिए जाते थे।

सो, उन तीन गिलासों के साथ मैं भी एक चौथे गिलास की तरह रिल-मिल गयी और हम चारों नानी से लड़ पड़े। वे गिलास भी वाकी वरतनों को नहीं छू सकते थे, मैंने भी जिद पकड़ ली कि मैं और किसी वरतन में न पानी पीऊंगी, न दूव-चाय। नानी उन गिलासों को खाली रख सकती थी, लेकिन मुभे भूखा या प्यासा नहीं रख सकती थी, सो वात पिताजी तक पहुंच गयी। पिताजी को इससे पहले पता नहीं था कि कुछ गिलास इस तरह अलग रखे जाते हैं। उन्हें मालूम हुआ तो मेरा विद्रोह सफल हो गया। फिर न कोई वरतन हिन्दू रहा, न मुसलमान।

उस पल न नानी जानती थी, न में, िक वड़े होकर जिन्दगी के कई वरस जिस से मैं इश्क़ करूंगी वह उसी मजहव का होगा जिस मजहव के लोगों के लिए घर

. ४ : रसीदी टिकट

के वरतन भी अलग रख दिए जाते थे। होनी का मुंह अभी देखा नहीं था, पर सोचती हूं, उस पल कौन जाने उसकी ही परछाई थी जो वचपन में देखी थी…

परछाइयां वहुत बड़ी हक़ीक़त होती हैं।

चेहरे भी हक़ीक़त होते हैं। पर कितनी देर ? परछाइयां, जितनी देर तक आप चाहें ज्वाहें तो सारी उम्र। बरस आते हैं, गुजर जाते हैं, रुकते नहीं। पर कई परछाइयां, जहां कभी रुकती हैं, वहीं रुकी रहती हैं...

यूं तो हर परछाई किसी काया की परछाई होती है, काया की मोहताज । पर कई परछाई ऐसी भी होती हैं, जो इस नियम के वाहर होती हैं, काया से भी स्वतंत्र।

और यूं भी होता है कि एक परछाईं न जाने कहां से, और किस काया से टूटकर, तुम्हारे पास आ जाती है, और तुम उस परछाईं को लेकर दुनिया में घूमते रहते हो और खोजते रहते हो कि यह जिस काया से टूटी है वह कौन-सी है ? ... ग़लतफ़हमियों का क्या है ? हो जाती हैं। तुम यह परछाईं गैरों के गले से लगाकर भी देखते हो, न जाने उसी के माप की हो! नहीं होती, न सही। तुम फिर उसे—अंधेरे-से को —पकड़कर, वहां से चल देते हो...

मेरे पास भी एक परछाइँ थी।

नाम से क्या होता हैं, उसका एक नाम भी रख लिया था—राजन! घर में एक नियम था कि सोने से पहले 'कीर्तन सोहिले'' का पाठ करना होता था, इसके संबंध में पिताजी का विश्वास था कि जैसे-जैसे इसे पढ़ते जाते हो तुम्हारे गिर्द एक क़िला बनता जाता है, और पाठ के समाप्त होते ही तुम सारी रात एक किले की सुरक्षा में रहते हो, और फिर सारी रात वाहर से किसी की मजाल नहीं होती कि वह उस किले में प्रवेश कर सके। तुम हर प्रकार की चिन्ता से मुक्त होकर सारी रात सो सकते हो।

यह पाठ सोते समय करना होता था। आंखें नींद से भरी होती थीं, इतनी कि नींद के ग़लवे में यह अधूरा भी रह सकता था। सो, इस संबंध में उनका कहना था कि अन्तिम पंक्ति तक इसे पूरा करना ही है। अगर अन्तिम पंक्तियां छूट जाएं तो किले बंदी में कोई कोर-कसर रह जाती है, इसलिए वह पूरी रक्षा नहीं कर सकता। सो, अन्तिम पंक्ति तक यह पाठ करना होता था।

बहुत बच्ची थी। चिन्ता हुई कि इस पाठ के बाद मेरे गिर्द किला वन जाएगा, तो फिर राजन मेरे सपने में किस तरह आएगा? मैं किले के अंदर होऊंगी, वह किले के बाहर रह जाएगा सो, सोचा कि पाठ कंठस्थ है, अपनी

१. गुरु ग्रंथ का एक अंश-विशेष

चारपाई पर बैठकर धीरे-धीरे करना है, मैं याद से इसकी कुछ पंक्तियां छोड़ दिया करूंगी, किला पूरी तरह बंद नहीं होगा, और वह उस खुली जगह से होकर आ जायेगा…

पर पिताजी ने इस नियम का रूप बदल दिया। इसकी जगह सब अपनी-अपनी चारपाई पर बैठकर अपना-अपना पाठ करें। उन्होंने यह नियम बना दिया कि मैं अपनी चारपाई पर बैठकर ऊंचे स्वर से पाठ करूंगी, और सब अपनी-अपनी चारपाई पर बैठे उसे सुनेंगे। यह शायद इसलिए कि दूर रिश्ते में एक लड़का और एक छोटी बच्ची पिताजी के पास ही रहते और पढ़ते थे, और उस छोटी बच्ची को यह पाठ याद नहीं होता था।

सो पाठ की कोई भी पंक्ति छोड़ी नहीं जा सकती थी। एक-दो बार छोड़ने की कोशिश की, पर पिताजी ने भूल की शोध करवाकर ने पंक्तियां भी पढ़वा दीं। फिर बहुत सोचकर यह युक्ति निकाली कि 'कीर्तन सोहिले' का पाठ करने से पहले में राजन का ध्यान करके उसे अपने पास बुला लिया करूं ताकि वह किले की दीवारों के निर्माण होने से पहले ही किले के अंदर आ जाया करे।

तव दस वरस की थी, आज चालीस वरस वाद. उस वात को सोचती हूं तो लगता है। जिस भी अस्तित्व के लिए यह लगन थी वह वृथा नहीं गयी। मेरे गिर्द सुरक्षात्मक किले वने भी हैं, और टूटे भी, पर उसका अस्तित्व किसी न किसी रूप में सदा मेरे साथ रहा है—कभी मनुष्य के रूप में, कभी कलम की सूरत में, और कभी ईश्वर की जात की तरह एक से अनेक होते हुए—किसी किताब के पृष्ठों में से भी उभरता है और किसी कैनवस में से भी निकलकर वाहर उतर आता है। और घुएं की लकीर में से जिन्न के प्रकट होने की तरह, यह कभी किसी गीत के स्वरों से भी निकल आता है, किसी फूल की खिलती हुई पंखुड़ी में से भी, और समुद्र के पानियों में हिलते हुए चांद के साथे से भी। और घोर एकाकीपन के समय यह निदयों को चीरकर भी मिला है—मेरे शरीर की नाड़ियों में वहते हुए लहू की निदयों को चीरकर, और इसके अस्तित्व के साथ उपरामता का जर्द रंग भी सुर्ख हो जाता है।

यह—अव हाड़-मांस की दिखाई देने वाली काया से लेकर, रंगों और सुगंधों में से गुजरता, विचारों और सपनों की उस सीमा तक न्यापक हो गया है जहां किसी राह चलते की छोटी-सी अच्छाई भी 'उसका' अस्तित्व मालूम होती है, और आंखों में पानी भर आता है। मेरे लिए निराकार कुछ नहीं है। हर वस्तु का अस्तित्व हाड़-मांस की तरह है, जिसे हाथ से छू सकती हूं, जिसका अहसास मेरे गरीर में से गुजर सकता है।

छुटपन में जब हरगोविन्देजी का या गुरु गोविन्दिसह का सपना आता था

तो मैं उनके घोड़े को, या बाज को, या गले में पड़ी हुई तलवार को सदा हाथ से छूकर देखती थी, दूर से प्रणाम करके नहीं। उसी तरह फूलों और पित्तयों की टहिनयां मैं वांहों में भर लेती थी। अब भी—िकसी से गले मिलने की तरह। सारा शरीर सिहर उठता है, और उनकी कसाहट से मेरा सांस तेज हो जाता है।

वहुत वरसों की वात है—एक वार कोई पास वैठा हुआ था। उसकी जेव में जो रूमाल था वह मैला था। उसे रूमाल की ज़रूरत पड़ी, तो नया रूमाल देकर उसका मैला रूमाल ले लिया, पास रख लिया। वह वहुत वरस तक मेरे पास रहा। जब कभी उस रूमाल पर हाथ पड़ जाता था, माथे की नसें कस जाती थीं।

कुछ वीज न जाने कैसे होते हैं कि एक बार लहू-मांस में उग जाएं, तो फिर चाहे कैसी आंधियां आएं, कैसा ही सूखा पड़ जाए, उनके पत्ते झड़ जाएं, टहने टूट जाएं, पर वे जड़ों से नहीं उखड़ते।

एक 'किसी चेहरे का तसन्वुर', और दूसरा 'अक्षरों का अदव'—ऐसे ही वीज थे जो वाल अवस्था में मेरे अन्दर उग गए। फिर विश्वास टूटे, और ऐसे टूटे कि, सोचती हूं, इन दोनों पेड़ों को जड़ों से उखड़ जाना चाहिए था। कभी लगता भी है कि इनका नाम-निशान तक नहीं रहा, पर मन की सूखी मिट्टी में से फिर इनकी कोंपलें निकल आती हैं, टहनियां वन जाती हैं, उन पर वौर आ जाता है और मेरे सांसों में से उनकी सुगंध आने लगती है...

इन जादुई पेड़ों का एक बीज मैंने अपने हाथों से बोया था, पर दूसरा मेरे पिता ने। किसी किताब का पृष्ठ धरती पर पड़ा हो तो वह उसे अदब से उठा लेते थे। अगर भूल से मेरा पैर पृष्ठ पर आ जाता तो वह नाराज होते थे। सो अक्षरों का अदब मेरे मन में गहरा पड़ गया, और साथ ही उनका जिनके हाथ में कलम होता है। देखती भी थी गुरबानी के प्रकांड विद्वान् भाई काहनसिंह जी पिताजी के मित्र थे। वह जब कभी आते, घर की दहलीज भी अदब से भर जाती। पिताजी के गुरु, संस्कृत के विद्वान्, दयालजी का चित्र सदा पिताजी के सिरहाने की ओर लगा रहता था। उस ओर पांव करने की मनाही थी। सो, वड़ी हुई तो अपने समय के लेखकों के लिए भी मेरे पास अदब ही था। परंतु अपने समकालीन लेखकों से जितने उदास अनुभव मुभे हुए हैं, हैरान हूं कि अक्षरों और क़लमों के अदब का जादुई पेड़ जड़ से क्यों सूख नहीं गया?

लेकिन सोचती हूं, क्या मेरे समकालीन केवल वही हैं जिनसे वास्ता पड़ा ? दूरी और काल की सीमा से परे भी कोई हैं, कितने ही काजान जाकिस, जिन्होंने मेरे इस अक्षरों और क़लमों के अदव वाले पेड़ को सींचा है। फिर यह पेड़ भी अगर हरा रह गया है, तो हैरान क्यों हूं?

चारपाई पर वैठकर घीरे-धीरे करना है, मैं याद से इसकी कुछ पंक्तियां छोड़ दिया करूंगी, किला पूरी तरह वंद नहीं होगा, और वह उस खुली जगह से होकर आ जायेगा…

पर पिताजी ने इस नियम का रूप वदल दिया। इसकी जगह सब अपनी-अपनी चारपाई पर बैठकर अपना-अपना पाठ करें। उन्होंने यह नियम बना दिया कि में अपनी चारपाई पर बैठकर ऊंचे स्वर से पाठ करूंगी, और सव अपनी-अपनी चारपाई पर बैठे उसे सुनेंगे। यह शायद इसलिए कि दूर रिश्ते में एक लड़का और एक छोटी बच्ची पिताजी के पास ही रहते और पढ़ते थे, और उस छोटी बच्ची को यह पाठ याद नहीं होता था।

सो पाठ की कोई भी पंक्ति छोड़ी नहीं जा सकती थी। एक-दो वार छोड़ने की कोशिश की, पर पिताजी ने भूल की शोध करवाकर ने पंक्तियां भी पढ़वा दीं। फिर बहुत सोचकर यह युक्ति निकाली कि 'कीर्तन सोहिले' का पाठ करने से पहले मैं राजन का घ्यान करके उसे अपने पास बुला लिया करूं ताकि वह किले की दीवारों के निर्माण होने से पहले ही किले के अंदर आ जाया करे।

तव दस वरस की थी, आज चालीस वरस बाद उस बात को सोचती हूं तो लगता है। जिस भी अस्तित्व के लिए यह लगन थी वह वृथा नहीं गयी। मेरे गिर्द सुरक्षात्मक किले वने भी हैं, और टूटे भी, पर उसका अस्तित्व किसी न किसी रूप में सदा मेरे साथ रहा है—कभी मनुष्य के रूप में, कभी कलम की सूरत में, और कभी ईश्वर की जात की तरह एक से अनेक होते हुए—किसी किताब के पृष्ठों में से भी उभरता है और किसी कैनवस में से भी निकलकर बाहर उत्तर आता है। और धुएं की लकीर में से जिन्न के प्रकट होने की तरह, यह कभी किसी गीत के स्वरों से भी निकल आता है, किसी फूल की खिलती हुई पंखुड़ी में से भी, और समुद्र के पानियों में हिलते हुए चांद के साथ से भी। और घोर एकाकीपन के समय यह निदयों को चीरकर भी मिला है—मेरे शरीर की नाड़ियों में वहते हुए लहू की निदयों को चीरकर, और इसके अस्तित्व के साथ उपरामता का जर्द रंग भी सुर्ख हो जाता है।

यह—अव हाड़-मांस की दिखाई देने वाली काया से लेकर, रंगों और सुगंधों में से गुजरता, विचारों और सपनों की उस सीमा तक व्यापक हो गया है जहां किसी राह चलते की छोटी-सी अच्छाई भी 'उसका' अस्तित्व मालूम होती है, और आंखों में पानी भर आता है। मेरे लिए निराकार कुछ नहीं है। हर वस्तु का अस्तित्व हाड़-मांस की तरह है, जिसे हाथ से छू सकती हूं, जिसका अहसास मेरे शरीर में से गुजर सकता है।

छुटपन में जब हरगोविन्दजी का या गुरु गोबिन्दसिंह का सपना आता था

६: रसीदी टिकट

तो मैं उनके घोड़े को, या वाज को, या गले में पड़ी हुई तलवार को सदा हाथ से छूकर देखती थी, दूर से प्रणाम करके नहीं। उसी तरह फूलों और पित्तयों की टहिनयां मैं वाहों में भर लेती थी। अब भी—िकसी से गले मिलने की तरह। सारा शरीर सिहर उठता है, और उनकी कसाहट से मेरा सांस तेज हो जाता है।

वहुत वरसों की वात है—एक बार कोई पास बैठा हुआ था। उसकी जेव में जो रूमाल था वह मैला था। उसे रूमाल की जरूरत पड़ी, तो नया रूमाल देकर उसका मैला रूमाल ले लिया, पास रख लिया। वह वहुत वरस तक मेरे पास रहा। जब कभी उस रूमाल पर हाथ पड़ जाता था, माथे की नसें कस जाती थीं।

कुछ वीज न जाने कैंसे होते हैं कि एक बार लहू-मांस में उग जाएं, तो फिर चाहे कैंसी आंधियां आएं, कैंसा ही सूखा पड़ जाए, उनके पत्ते झड़ जाएं, टहने टूट जाएं, पर वे जड़ों से नहीं उखड़ते।

एक 'किसी चेहरे का तसव्वुर', और दूसरा 'अक्षरों का अदव'—ऐसे ही वीज थे जो वाल अवस्था में मेरे अन्दर उग गए। फिर विश्वास टूटे, और ऐसे टूटे कि, सोचती हूं, इन दोनों पेड़ों को जड़ों से उखड़ जाना चाहिए था। कभी लगता भी है कि इनका नाम-निशान तक नहीं रहा, पर मन की सूखी मिट्टी में से फिर इनकी कोंपलें निकल आती हैं, टहनियां वन जाती हैं, उन पर बौर आ जाता है और मेरे सांसों में से उनकी सुर्गंध आने लगती है...

इन जादुई पेड़ों का एक वीज मैंने अपने हाथों से वोया था, पर दूसरा मेरे पिता ने। किसी किताब का पृष्ठ धरती पर पड़ा हो तो वह उसे अदव से उठा लेते थे। अगर भूल से मेरा पैर पृष्ठ पर आ जाता तो वह नाराज होते थे। सो अक्षरों का अदव मेरे मन में गहरा पड़ गया, और साथ ही उनका जिनके हाथ में कलम होता है। देखती भी थी गुरवानी के प्रकांड विद्वान् भाई काहनसिंह जी पिताजी के मित्र थे। वह जब कभी आते, घर की दहलीज भी अदव से भर जाती। पिताजी के गुरु, संस्कृत के विद्वान्, दयालजी का चित्र सदा पिताजी के सिरहाने की ओर लगा रहता था। उस ओर पांव करने की मनाही थी। सो, बड़ी हुई तो अपने समय के लेखकों के लिए भी मेरे पास अदव ही था। परंतु अपने समकालीन लेखकों से जितने उदास अनुभव मुभे हुए हैं, हैरान हूं कि अक्षरों और क़लमों के अदव का जादुई पेड़ जड़ से क्यों सूख नहीं गया?

लेकिन सोचती हूं, क्या मेरे समकालीन केवल वही हैं जिनसे वास्ता पड़ा ? दूरी और काल की सीमा से परे भी कोई हैं, कितने ही काजान जाकिस, जिन्होंने मेरे इस अक्षरों और कलमों के अदव वाले पेड़ को सींचा है। फिर यह पेड़ भी अगर हरा रह गया है, तो हैरान क्यों हूं?

# ३१ जुलाई, १६३०

कोई ग्यारह वरस की थी, जब अचानक एक दिन मां वीमार हो गयी। वीमारी कोई मुश्किल से एक सप्ताह रही होगी जब मैंने देखा कि मां की चारपाई के इर्द-गिर्द वैठे हुए सभी के मुंह घवराए हुए थे।

'मेरी विन्ना कहां है ?' कहते हैं, एक बार मेरी मां ने पूछा था और जब मेरी मां की सहेली प्रीतम कीर मेरा हाथ पकड़कर मुफ्ते मां के पास ले गयी तो मां को होश नहीं था।

'तू ईश्वर का नाम ले री ! कौन जाने उसके मन में दया आ जाए । वच्चों का कहा वह नहीं टालता...' मेरी मां की सहेली, मेरी मौसी, ने मुझसे कहा ।

मां की चारपाई के पास खड़े हुए मेरे पैर पत्थर के हो गए। मुक्ते कई वर्षों से ईश्वर से घ्यान जोड़ने की आदत थी, और अब जब एक सवाल भी सामने थी, घ्यान जोड़ना कठिन नहीं था। मैंने न जाने कितनी देर अपना घ्यान जोड़े रखा और ईश्वर से कहा—'मेरी मां को मत मारता।'

मां की चारपाई से अब मां की पीड़ा से कराहती हुई आवाज नहीं आ रही थी, पर इर्द-गिर्द वैठ हुए लोगों में एक खलवली-सी पड़ गयी थी। मुझे लगता रहा—'वेकार ही सब घवरा रहे हैं, अब मां को पीड़ा नहीं हो रही है। मैंने ईश्वर से अपनी वात कह दी है—वह बच्चों का कहा नहीं टालता।'

और फिर मां की चीखों की आवाज नहीं आयी, पर सारे घर की चीखें निकल गयीं। मेरी मां मर गयी थी। उस दिन मेरे मन में रोप उबल पड़ा-'ईश्वर किसी की नहीं सुनता, वच्चों की भी नहीं।'

यह वह दिन था जिसके वाद मैंने अपना वर्षों का नियम छोड़ दिया। पिता-जी की आजा बड़ी कठोर होती थी, पर मेरी जिद ने उनकी कठोरता से टक्कर ले ली:

'ईश्वर कोई नहीं होता।'
'ऐसे नहीं कहते।'
'क्यों?'
'वह नाराज़ हो जाता है।'
'तो हो जाए! मैं जानती हूं ईश्वर कोई नहीं है।'
'तू कैंसे जानती है?'

**म**ः रसीदी टिकट

'अगर वह होता तो मेरी वात न सुनता ?' 'तूने उससे क्या कहा था ?'

'मैंने उससे कहा था, मेरी मां को मत मारना।' 'तूने उसे कभी देखा है ? वह दिखाई थोड़े ही देता है।'

'पर उसे सुनायी भी नहीं देता ?'

पूजा-पाठ के लिए पिताजी की आज्ञा अपनी जगह पर अड़ी हुई थी, और मेरी जिद अपनी जगह। कभी उनका गुस्सा ज्यादा ही उवल पड़ता, और वह मुझे पालथी लगवाकर विठा देते—'दस मिनट आखें मीचकर ईश्वर का चितन कर!'

वाहर जब शारीरिक तौर पर मेरी वचकानी उम्र उनके पितृ-अधिकार से टक्कर न ले सकती तव मैं आलथी-पालथी मारकर बैठ जाती, आंखें भी मींच लेती, पर अपनी हार को अपने मन का रोष बना लेती—'अब आंखें मींचकर अगर मैं ईश्वर का चिन्तन न कहं तो पिताजी मेरा क्या कर लेंगे? जिस ईश्वर ने मेरी वह बात नहीं सुनी, अब मैं उससे कोई बात नहीं कहंगी। उसके हप का भी चिन्तन नहीं कहंगी। अब मैं आंखें मींचकर अपने राजन का चिन्तन कहंगी। वह मेरे सोथ सपने में खेलता है, मेरे गीत सुनता है, वह कागज़ लेकर मेरी तसबीर बनाता है—वस उसी का ध्यान कहंगी, उसी का।'

ये वे दिन थे जिनके वाद मैंने कई दिन नहीं, कई महीने नहीं, कई वरस दो सपनों में गुज़ार दिए। रोज़ रात को मेरे पास आना इन सपनों का नियम वन गया। गर्मी जाए, जाड़ा जाए, इन्होंने कभी नाग़ा नहीं किया।

एक सपना था कि एक बहुत वड़ा किला है और लोग मुभे उसमें वंद कर देते हैं। वाहर पहरा होता है। भीतर कोई दरवाजा नहीं मिलता। मैं किले की दीवारों को उंगलियों से टटोलती रहती हूं, पर पत्थर की दीवारों का कोई भी हिस्सा नहीं पिघलता।

सारा क़िला टटोल-टटोलकर जब कोई दरवाजा नहीं मिलता तो मैं सारा जोर लगाकर उड़ने की कोशिश करने लगती हं।

मेरी बांहों का इतना जोर लगता है, इतना जोर लगता है कि मेरा सांस चढ़ जाता है।

फिर मैं देखती हूं मेरे पैर घरती से ऊपर उठने लगते हैं। मैं ऊपर होती जाती हूं, और ऊपर, और फिर किले की दीवार से भी ऊपर हो जाती हूं।

सामने आसमान आ जाता है। ऊपर से मैं नीचे निगाह डालती हूं। किले का पहरा देने वाले घवराए हुए हैं—गुस्से में वांहें हिलाते हुए, पर मुझ तक किसी का हाथ नहीं पहुंच सकता।

और दूसरा सपना था कि लोगों की एक भीड़ मेरे पीछे है। में पैरों से पूरी ताक़त लगाकर दौड़ती हूं। लोग मेरे पीछे दौड़ते हैं। फ़ासला कम होता जाता है और मेरी घवराहट वढ़ती जाती है। मैं और जोर से दौड़ती हूं, और जोर से, और सामने दिरा आ जाता है।

मेरे पीछे आने वाली लोगों की भीड़ में खुशी विखर जाती है—'अव आगे कहां जाएगी ? आगे कोई रास्ता नहीं है, आगे दरिया वहता है…'

और मैं दरिया पर चलने लगती हूं। पानी बहता रहता है पर जैसे उसमें धरती-जैसा सहारा आ जाता है। धरती तो पैरों को सख्त लगती है। यह पानी नरम लगता है और मैं चलती जाती हूं।

सारी भीड़ किनारे पर रुक जाती है। कोई पानी में पैर नहीं डाल सकता। अगर कोई डालता है तो डूव जाता है। और किनारे पर खड़े हुए लोग घूरकर देखते हैं, किचकिचियां भरते हैं, पर किसी का हाथ मुझ तक नहीं पहुंच पाता।

## मेरा सोलहवां साल

सोलहवां साल आया—एक अजनवी की तरह। पास आकर भी एक दूरी पर खड़ा रहा। मैं कभी चुपचाप उसकी ओर देख लेती, वह कभी मुसकराकर मेरी ओर देख लेती।

घर में पिताजी के सिवाय कोई नहीं था—वह भी लेखक जो सारी रात जागते थे, लिखते थे, और सारे दिन सोते थे। मां जीवित होतीं तो शायद सोलहवां साल और तरह से आता—पिरिचितों की तरह, सहेलियों-दोस्तों की तरह, सगे-संबंधियों की तरह, पर मां की गैरहाजिरी के कारण जिन्दगी में से वहुत कुछ गैरहाजिर हो गया था। आस-पास के अच्छे-बुरे प्रभावों से बचाने के लिए पिता को इसमें ही सुरक्षा समझ में आयी थी कि मेरा कोई पिरिचित न हो, न स्कूल की कोई लड़की, न पड़ोस का कोई लड़का। सोलहवां वरस भी इसी गिनती में शामिल था, और मेरा खयाल है, इसीलिए वह सीवी तरह घर का दरवाजा खटखटाकर नहीं आया था, चोरों की तरह आया था।

वह कभी किसी रात मेरे सिरहाने की खुली खिड़की में से होकर चुपचाप मेरे सपनों में आ जाता, या कभी दिन के समय, जब मेरे पिता को सोए हुए देखता तो वह घर की दीवार फांदकर आ जाता, और मेरे कमरे के कीने में लगे हुए छोटे-से जीशे में आकर बैठ जाता।

१०: रसीदी टिकटं

घर किताबों से भरा हुआ था। बहुत-सी किताबों का वातावरण धार्मिक था, समाधि में लीन ऋषियों की भांति। पर कई ऐतिहासिक पुस्तकों का वातावरण ऐसा भी था जिनमें किसी मेनका या उर्वशी के आगमन से ऋषियों की समाधि भंग हो जाती थी। यह दूसरे प्रकार की पुस्तकों ऐसी थीं जिन्हें पढ़ते समय उनकी किसी पंक्ति में से निकलकर अचानक मेरा सोलहवां वरस मेरे सामने आ खड़ा होता था। लगता था यह सोलहवां वरस भी जैसे किसी अप्सरा का रूप था जो मेरे सीधे-सादे वचपन की समाधि भंग करने के लिए कभी अचानक मेरे सामने आ खड़ा होता था…

• कहते हैं ऋषियों की समाधि भंग करने के लिए जो अप्सराएं आती थीं उसमें राजा इन्द्र की साजिश होती थी। मेरा सोलहवां साल भी अवश्य ही ईश्वर की साजिश रहा होगा, क्योंकि इसने मेरे वचपन की समाधि तोड़ दी थी। मैं किवताएं लिखने लगी थी। और हर किवता मुझे विजित इच्छा की तरह लगती थी। किसी ऋषि की समाधि दूट जाए तो भटकने का शाप उसके पीछे पड़ जाता है—'सोचों' का शाप मेरे पीछे पड़ गया…

पर सोलहवें वर्ष से मेरा स्वाभाविक संबंध नहीं था—चोरी का रिश्ता था। इसलिए वह भी मेरी तरह मेरे पिता के आगे सहम जाता था, और मेरे पास से परे हटकर किसी दरवाजे के पीछे जाकर खड़ा हो जाता था और उसे छिपाए रखने के लिए मैं एक क्षण जो मन-मर्जी की कविता लिखती थी, दूसरे क्षण फाड़ देती थी और पिता के सामने फिर सीधी-सादी और आज्ञाकारी वच्ची वन जाती थी।

मेरे पिता को मेरे किवता लिखने पर आपित्त नहीं थी—विल्क क़ाफ़िये-रदीफ़ की वात मुझे मेरे पिता ने सिखायी थी, केवल उनका आग्रह था कि मैं धार्मिक किवताएं लिखूं। और मैं आज्ञाकारी वच्ची की तरह वही दिक्तयानूसी किवताएं लिख देती थी (उम्र के सोलहवें साल में हर विश्वास पारम्परिक होता है, और इसीलिए दिक्तयानूसी भी)।

इस तरह सोलहवां वर्ष आया और चला गया। प्रत्यक्ष रूप में कोई घटना नहीं घटी। वास्तव में यह वर्ष आयु की सड़क पर लगा हुआ खतरे का चिह्न होता है—(कि वीते वर्षों की सपाट सड़क खत्म हो गयी है, आगे ऊंची-नीची और भयानक मोड़ों वाली सड़क गुरू होनी है, और अब माता-पिता के कहने से लेकर स्कूल की पुस्तकों कंठ करने, उपदेश को सुनने-मानने, और सामाजिक व्यवस्था को आदर-सहित स्वीकार करने के भोले-भाले विश्वास के सामने हर समय एक प्रशन-वाक्य आ खड़ा होगा…)। इस वर्ष जाना-पहचाना सब कुछ शरीर के वस्त्रों की तरह तंग हो जाता है, होंठ जिन्दगी की प्यास से खुश्क हो जाते हैं, आकाश के तारे जिन्हें सप्त-ऋषियों के आकार में देखकर दूर से प्रणाम

रसीटी टिकट: ११

करना होता था, पास जाकर छू लेने को जी करता है इदे-गिर्द और दूर-पास की हवा में इतनी मनाहियां और इतने इनकार होते हैं और इतना विरोध, कि सांसों में आग सुलग उठती है...

जिस हद तक यह सब औरों के साथ होता है, मेरे साथ उससे तिगुना हुआ। (एक, आस-पास की मध्य श्रेणी का फीका और रस्मी रहन-सहन दूसरे, भां के न होने के कारण हर समय मनाहियों का सिलसिला, और तीसरे, पिता के धार्मिक अगुआ होने की हैसियत में, मुझ पर भी अत्यन्त संयमी होकर रहने की पावन्दी) —इसलिए सोलहवें वर्ष से मेरा परिचय उस असफल प्रेम के समान था जिसके कसक सदा के लिए कहीं पड़ी रह जाती है और शायद इसीलिए वह सोलहव वर्ष भी अब मेरी जिन्दगी के हर वर्ष में कहीं न कहीं शामिल है

इसके रोष का पूरा रूप मैंने उसके वाद कई वार देखा। १६४७ में देश ने विभाजन के समय भी देखा। सामाजिक राजनीति और घामिक मूल्य कांच ने वरतनों की भांति टूट गए थे, और उनकी किरचें लोगों के पैरों में बिछी हुई थीं ये किरचें मेरे पैरों में भी चुभी थीं और मेरे माथे में भी। जिन्दगी का मुंह देखें की भटकन में मैंने उसी तिपश के साथ किताएं लिखीं जिस तिपश के साथ कोई सोलहवें वर्ष में अपने प्रिय का मुख देखने के लिए लिखता है। औ इसी तरह फिर पड़ोसी देशों के आक्रमण के समय, वियतनाम की लम्बी यातन के समय, चेकोस्लोवाकिया की विवशता के समय

मेरा खयाल है जब तक आंखों में कोई हसीन तसव्बुर क़ायम रहता है, औ उस तसव्बुर की राह में जो कुछ भी ग़लत है उसके लिए रोप क़ायम रहता है तब तक मनुष्य का सोलहवां वर्ष भी क़ायम रहता है (खुदा की जाति की तर हर सूरत में)।

हसीन तसन्तुर, एक महबूब के मुंह का हो, या धरती के मुंह का, इस फ़र्क़ नहीं पड़ता। यह मन के सोलहवें वर्ष के साथ मन के तसन्तुर का रिश्ता है और मेरा यह रिश्ता अभी तक कायम है...

खुदा की जिस साजिश ने यह सोलहवां वर्ष किसी अप्सरा की तरह भेजक मेरे वचपन की समाधि भंग की थी, उस साजिश की मैं ऋणी हूं, क्योंकि उ साजिश का संबंध केवल एक वर्ष से नहीं था, मेरी सारी उम्र से है।

मेरा हर चिन्तन अब भी कुछ-कुछ समय बाद मेरे सीध-सादे दिनों समाधि भंग करता रहता है (सब्र-सन्तोष से जिन्दगी के ग़लत मूल्यों के साथ की हु सुलह उस समाधि की तरह होती है जिसमें आयु अकारण चली जाती है) अं में खुश हूं, मैंने समाधि के चैन का वरदान नहीं पाया, भटकन की वेचैनी का श्रापाय है अरेर मेरा सोलहवां वर्ष आज भी मेरे हर वर्ष में शामिल है सि अब इसका मुह अजनवी नहीं रहा, सबसे अधिक प

अंव इसे चोरी से दीवारें फांदकर आने की जरूरत नहीं रही, यह हर विरोध की खुले बन्दों पछाड़कर आता है—केवल वाहरी विरोध को नहीं, मेरी आयु के पचासवें वर्ष के विरोध को भी पछाड़कर—और उसके सब लक्षण अब भी उसी प्रकार हैं—जब भी इर्द-गिर्द का सब-कुछ, तन के कपड़ों की भांति रूह को तंग लगता है, होंठ जिन्दगी की प्यास से खुश्क हो जाते हैं, आकाश के तारों को हाथ से छूने को जी करता है, और कोई अन्याय, चाहे दुनिया में किसी से, और कहीं भी हो, उसके विरुद्ध मेरी सांसों में आग सुलग उठती है...

#### एक साया

एक सावला-सा साया था जो बचपन से ही मेरे साथ चलने लगा। फिर धीरे-धीरे जाना कि इसमें बहुत कुछ मिला हुआ है—अपने महबूव का चेहरा भी, और अपना भी जिसकी मुझे अभी केवल तमन्ना थी, मुझसे कहीं अधिक सयाना, गंभीर और तगड़ा—और इसके अलावा अपने देश और हर देश के मनुष्य का स्वतन्त्र चेहरा भी…

जो लिखती रही—इस हिंडुयों के ढांचे को रक्त और मांस देने की चाह में लिखती रही, इसी के सांवले रंग में रोशनी का रंग भरने की तमन्ना में …

े यह एक प्रकार से खुदा को धरती पर उतार लेने की तमन्ना थी। शायद सीलिए यह साया एक चेहरे तक सीमित नहीं रहा, जहां भी कहीं सुन्दरता

का कण है, वहां तक व्यापक हो गया। यह वही 'मैं' है जिसके लिए लिखा था—वहुत समकालीन हैं, केवल यह

यह वहा 'म ह जिसक लिए लिखा था—बहुत समकालान ह, कवल यह 'मैं' मेरा समकालीन नहीं ...

यह एक दर्व था, पंछी के गीत की तरह। एक पल हवा में, दूसरे पल कहीं भी नहीं। किसी कान ने सुन लिया, ठीक है, नहीं सुना, तब भी ठीक है। किसी के कान पर न कोई हक था, न दावा।

वहुत वच्ची थी, जब हैरान हुई कि मेरे चारों ओर कितनी ही आवाजें हैं, जो गालियां वन गयी हैं। कितने ही नामों के झंडे थे, और थड़े थे, जिनमें वे झंडे गड़ें हुए थे, उन्होंने समझा कि मुझे भी वहां अपने नाम का कोई झंडा गाड़ना है। कहना चाहा—दोस्तो, तुम्हारे थड़ें और तुम्हारे झंडें तुम्हें मुवारक, मुझे कुछ नहीं चाहिए, गलतफ़हमी में न पड़ो।

देखा—कुछ कहना-सुनना संभव नहीं है। समझा—िक वक्ती वात है, कभी तो संभव होगा, पर अपनी भाषा के साहित्यकारों के हाथों यह कभी संभव नहीं

रसीदी टिकट: १३

करना होता था, पास जाकर छू लेने को जी करता है : इर्द-गिर्द और दूर-पास की हवा में इतनी मनाहियां और इतने इनकार होते हैं, और इतना विरोध, कि सांसों में आग सुलग उठती है : :

जिस हद तक यह सब औरों के साथ होता है, मेरे साथ उससे तिगुना हुआ। (एक, आस-पास की मध्य श्रेणी का फीका और रस्मी रहन-सहन; दूसरे, मां के न होने के कारण हर समय मनाहियों का सिलसिला, और तीसरे, पिता के धार्मिक अगुआ होने की हैसियत में, मुझ पर भी अत्यन्त संयमी होकर रहने की पावन्दी)—इसलिए सोलहवें वर्ष से मेरा परिचय उस असफल प्रेम के समान था जिसकी कसक सदा के लिए कहीं पड़ी रह जाती है और शायद इसीलिए वह सोलहवां वर्ष भी अब मेरी जिन्दगी के हर वर्ष में कहीं न कहीं शामिल है…

इसके रोष का पूरा रूप मैंने उसके वाद कई वार देखा। १६४७ में देश के विभाजन के समय भी देखा। सामाजिक राजनीति और घार्मिक मूल्य कांच के वरतनों की भांति टूट गए थे, और उनकी किरनें लोगों के पैरों में विछी हुई थीं। ये किरनें मेरे पैरों में भी न्भी थीं और मेरे माथे में भी। जिन्दगी का मुंह देखने की भटकन में मैंने उसी तिपश के साथ किवताएं लिखीं जिस तिपश के साथ कोई सोलहनें वर्ष में अपने प्रिय का मुख देखने के लिए लिखता है। और इसी तरह फिर पड़ोसी देशों के आक्रमण के समय, वियतनाम की लम्बी यातना के समय, चेकोस्लोवाकिया की विवशता के समय.

मेरा खयान है जब तक आंखों में कोई हसीन तसन्तुर क़ायम रहता है, और उस तसन्तुर की राह में जो कुछ भी ग़लत है उसके लिए रोप क़ायम रहता है, तब तक मनुष्य का सोलहवां वर्ष भी क़ायम रहता है (खुदा की जाति की तरह हर सूरत में)।

हसीन तसव्वुर, एक महबूब के मुंह का हो, या धरती के मुंह का, इससे फर्क नहीं पड़ता। यह मन के सोलहवें वर्ष के साथ मन के तसब्बुर का रिश्ता है। और मेरा यह रिश्ता अभी तक क़ायम है…

खुदा की जिस साजिश ने यह सोलहवां वर्ष किसी अप्सरा की तरह भेजकर मेरे वचपन की समाधि भंग की थी, उस साजिश की मैं ऋणी हूं, क्योंकि उस साजिश का संबंध केवल एक वर्ष से नहीं था, मेरी सारी उम्र से है।

मेरा हर चिन्तन अब भी कुछ-कुछ समय बाद मेरे सीध-सादे दिनों की समाधि भंग करता रहता है (सब्र-सन्तोष से जिन्दगी के ग़लत मूल्यों के साथ की हुई सुलह उस समाधि की तरह होती है जिसमें आयु अकारय चली जाती है) और मैं खुश हूं, मैंने समाधि के चैन का बरदान नहीं पाया, भटकन की बेचैनी का शाप पाया है ... और मेरा सोलहवां वर्ष आज भी मेरे हर वर्ष में शामिल है ... सिर्फ़ अब इसका मुंह अजनवी नहीं रहा, सबसे अधिक पहचान वाला हो गया है। और

१२ : रसीदी टिकट

अंव इसे चोरी से दीवारें फांदकर आने की जरूरत नहीं रही, यह हर विरोध को खुले वन्दों पछाड़कर आता है—केवल बाहरी विरोध को नहीं, मेरी आयु के पचासवें वर्ष के विरोध को भी पछाड़कर—और उसके सब लक्षण अब भी उसी प्रकार हैं—जब भी इर्द-गिर्द का सब-कुछ, तन के कपड़ों की भांति रूह को तंग लगता है, होंठ जिन्दगी की प्यास से खुश्क हो जाते हैं, आकाश के तारों को हाथ से छूने को जी करता है, और कोई अन्याय, चाहे दुनिया में किसी से, और कहीं भी हो, उसके विरुद्ध मेरी सांसों में आग सुलग उठती है…

### एक साया

एक सावला-सा साया था जो वचपन से ही मेरे साथ चलने लगा। फिर धीरे-धीरे जाना कि इसमें वहुत कुछ मिला हुआ है—अपने महवूव का चेहरा भी, और अपना भी जिसकी मुझे अभी केवल तमन्ना थी, मुझसे कहीं अधिक सयाना, गंभीर और तगड़ा—और इसके अलावा अपने देश और हर देश के मनुष्य का स्वतन्त्र चेहरा भी…

जो लिखती रही—इस हिंडुयों के ढांचे को रक्त और मांस देने की चाह में लिखती रही, इसी के सांवले रंग में रोशनी का रंग भरने की तमन्ना में …

यह एक प्रकार से खुदा को धरती पर उतार लेने की तमन्ना थी। शायद सीलिए यह साया एक चेहरे तक सीमित नहीं रहा, जहां भी कहीं सुन्दरता का कण है, वहां तक व्यापक हो गया।

यह वही 'मैं' है जिसके लिए लिखा था—बहुत समकालीन हैं, केवल यह 'मैं' मेरा समकालीन नहीं ···

यह एक दर्व था, पंछी के गीत की तरह। एक पल हवा में, दूसरे पल कहीं भी नहीं। किसी कान ने सुन लिया, ठीक है, नहीं सुना, तब भी ठीक है। किसी के कान पर न कोई हक था, न दावा।

वहुत वच्ची थी, जब हैरान हुई कि मेरे चारों ओर कितनी ही आवाज़ें हैं, जो गालियां वन गयी हैं। कितने ही नामों के झंडे थे, और थड़े थे, जिनमें वे झंडे गड़े हुए थे, उन्होंने समझा कि मुझे भी वहां अपने नाम का कोई झंडा गाड़ना है। कहना चाहा—दोस्तो, तुम्हारे थड़े और तुम्हारे झंडे तुम्हें मुवारक, मुझे कुछ नहीं चाहिए, ग़लतफ़हमी में न पड़ो।

देखा—कुछ कहना-सुनना संभव नहीं है। समझा—िक वक्ती वात है, कभी तो संभव होगा, पर अपनी भाषा के साहित्यकारों के हाथों यह कभी संभव नहीं

रसीदी टिकट: १३

हुआ-- न आज से तीस वरस पहले, न अव।

् यह मेरा पहला दु:खान्त था, पर नहीं जानती थी कि उम्र जितना लम्बा

होगा ।

कुछ बुजुर्ग चेहरे थे —गुरवर्श्मासह जी, धनीराम चालिक, प्रिसिपल तेजासिह —जो प्यार से, शायद रहम से, मुसकराए थे। पर इनमें से दो चेहरे बहुत जल्दी विछड़ गए —और गुरवर्श्मासह जी, जो कुछ साहित्य में घटता था, उससे बहुत जल्दी विरक्त हो गए, शायद निर्लिप्त।

मन की तहों में सबसे पहला दर्द जिसके चेहरे की रोशनी में देखा वह उस मर्जहव का था जिसके लोगों के लिए घर के बरतन भी अलग कर दिए जाते थे।

यही वह चेहरा था जो मेरे अन्दर के इन्सान को इतना विशाल कर गया कि हिन्दुस्तान के बटवारे के समय बटवारे के हाथों तवाह होकर भी दोनों मजहवों के जुन्म, विना किसी रियाअत या द्वैत के लिख सकी। यह चेहरा न देखा होता तो 'पिजर' नॉवेल की तक़दीर न जाने क्या होती।

वीस-इक्कीस बरस की थी जब कल्पना किया हुआ चेहरा इस धरती पर देखा था (इस मिलन को बहुत वर्ष बाद मैंने विस्तारपूर्वक 'आखिरी खत' में लिखा था)। यह 'शी' की भांति रोज, आग में नहाने वाली हालत थी—यहां तक कि १६५७ में जब अकादमी का पुरस्कार मिला, फ़ोन पर खबर सुनते हुए सिर से पैर तक मैं ताप में तप गई—खुदाया! यह 'सुनेहड़ें' मैंने किसी इनाम के लिए तो नहीं लिखे थे; जिसके लिए लिखे थे, उसने पढ़ें नहीं, अब सारी दुनिया भी पढ़ ले तो मुझे वया...

उस दिन शाम पड़े एक प्रेस-रिपोर्टर आया, फ़ोटोग्राफर साथ था। वह जव तसवीर लेने लगा, उसने कागज-कलम से वह समय पकड़ना चाहा जो किसी किवता के लिखने का होता है। मैंने सामने मेज पर कागज रखा, और हाथ में कलम लेकर कागज पर कोई किवता लिखने की जगह—एक अचेत-सी दशा में उसका नाम लिखने लगी जिसके लिए वह सुनेहड़े लिखे थे—साहिर, साहिर, साहिर, साहिर...सारा कागज भर गया।

प्रेस के लोग चले गए तो अकेले बैठे हुए मुफ्ते चेतना-सी आयी—सबेरे समाचारपत्र में चित्र होगा तो मेज के कागज पर यह साहिर-साहिर की आवृत्ति होगी अब खुदाया !

मजतूं के 'लैला-लैला' पुकारने वाली हालत मैंने उस दिन अपने तन पर झेली।

१४ : रसीदी टिगट

१. 'सुनेहड़े' (संदेसे) काच्य-पुस्तक का शीर्पक।

यह वात और है कि कैमरे का फ़ोकस मेरे हाथ पर था, कागज पर नहीं, इसलिए दूसरे दिन के समाचारपत्र में कागज पर कुछ भी नहीं पढ़ा जा सकता था। (कुछ भी नहीं पढ़ा जा सकता था, इस वात की तसल्ली होने के वाद एक पीड़ा भी इसमें सम्मिलित हो गयी—'कागज खाली दिखाई देता है, पर ईश्वर जानता है वह खाली नहीं था')।

साहिर को मैंने थोड़ा-सा 'अशू' उपन्यास में चित्रित किया। फिर 'एक थी अनीता' में और फिर 'दिल्ली की गलियां' में सागर के रूप में।

कविताएं कई लिखी थीं, 'सुनेहड़ें' सबसे लम्बी कविता, 'चैत्र' णीर्षक की सब कविताएं, और एक अन्तिम कविता 'आग की वात' लिखकर लगा कि अब चौदह वरस का वनवास भुगतकर स्वतन्त्र हो गई हूं।

पर बीते हुए वरस—शरीर पर पहने हुए कपड़ों की तरह नहीं होते, ये शरीर के तिल वन जाते हैं। मुंह से चाहे कुछ नहीं कहते, शरीर पर चुपचाप पड़े रहते हैं। वहुत वर्षों वाद—वल्गारिया के दक्षिण में वार्ना के एक होटल में ठहरी हुई थी, जहां एक ओर समुद्र था, दूसरी ओर जंगल, और तीसरी ओर पहाड़। वहां एक रात ऐसा लगा जैसे समुद्र की ओर से एक नाव आयी, और उसमें से कोई उतरकर खिड़की की ओर से मेरे होटल के कमरे में आ गया।

चेतनता और अचेतनता परस्पर मिल-सी गईं। उस रात कविता लिखी थी— 'तेरी यादें बहुत देर से जलावतन थीं ···'

मेरे अकेलेपन का अभिशाप इमरोज ने तोड़ा है। पर उससे मिलने से पहले एक और प्यारी घटना मेरे साथ घटी थी—एक बहुत ही पाक-दिल इंसान की दोस्ती मुझे मिली थी।

सज्जाद हैदर से परिचय तब हुआ था जब अभी देश का विभाजन नहीं हुआ था। अपने समकालीनों में किसी एक से भी ऐसी मुलाक़ात नहीं हुई जो उलझनों और ग़लतफ़हमियों से रहित होकर हुई हो। दोनों हाथों से तिल्खयां वाटने वाली सब मुलाक़ातों में केवल सज्जाद की ऐसी मुलाक़ात थी, जो पहली

लाहौर में थी, तो अकसर मुलाक़ात होती थी। किसी मुलाक़ात के होंठों पर कोई शोख हरफ़ कभी नहीं आया। वह मिलने आता था, तो एक अदव उसके साथ ही सीढ़ियों पर चढ़ता था। फिर बहुत जल्दी ही फ़िसाद शुरू हो गए, सारे-सारे दिन कफ्यूं लगा रहता, पर कफ्यूं खुलता तो वह घड़ी-पल के लिए जरूर आता। उन्हीं दिनों २३ अप्रैल आयी—यह मेरी वच्ची का जन्मदिन था। शहर

थी, और जिसके साथ दोस्ती लएज आंखों के आगे झिलमिला जाता था …

के अग्नि और हत्याकांडों के वातावरण में जन्मदिन मनाने का होण नहीं था। शाम को दरवाजे पर खटका हुआ—सज्जाद मेरी वच्ची के पहले जन्मदिन का

रसीदी टिकट: १४

केक वनवाकर लाया था।

देश का विभाजन हो गया। मैं देहरादून में थी। सज्जाद के खत वरावर आते थे। उन्हीं दिनों मेरे लड़का हुआ था और लाहौर में सज्जाद के घर भी वेटा। मैंने अपने लड़के का नाम नवराज चुना, और सज्जाद ने मेरे वच्चे के नाम पर अपने वच्चे का नाम नवी रखा। हमने तसवीरों के जरिए वच्चों को देखा।

फिर नवराज को बुखार आने लगा। कई दिन हो गए तो मैं घवरा गयी। सज्जाद के खत का जवाव दिया तो बुखार के वारे में लिख गयी। वापसी डाक जो खत आया वह मेरे जहन में अब तक उतरा हुआ है। लिखा था—'मैं सारी रात खुदा के आगे दुआ करता रहा कि तुम्हारा बच्चा राजी हो जाए। अरबी कहावत है कि जब दुश्मन दुआ करता है तो वह जरूर क़बूल होती है। इस बक्त मैं दुनिया की नजर में तुम्हारा दुश्मन हूं—वैसे खुदा न करे मैं कभी भी तुम्हारा या तुम्हारे बच्चे का दृश्मन बन्ं।'

'वारिस शाह से' किवता से पहले देश के बटवारे के बारे में एक और किवता लिखी थी—'पड़ोसी सौन्दर्य' और लिखते ही सज्जाद को भेज दी थी। वह किवता पंजावी में मेरे पास से खो गई, इसलिए कभी मेरी भाषा में नहीं छपी, पर सज्जाद ने खत में लिखी हुई किवता का अंग्रेज़ी में अनुवाद किया और वह 'पाकिस्तान टाइम्स' में छपी थी।

फिर कुछ वरस वाद साहिर की मुलाक़ात पर मैंने एक नज़्म लिखी—'सात वरस'। वह चाहे देश के विभाजन के समय पाकिस्तान नहीं गया था (गया था, पर वहां रहा नहीं) वह हिन्दुस्तान में था, पर सात वरस उससे मुलाक़ात नहीं हों सकी थी। सात वरस के वाद मिला तो एक किंवता लिखी, वह छपी तो किसी तरह पाकिस्तान भी पहुंच गई, सज्जाद ने पढ़ी और मुझे खत लिखा—'मैं तुम से मिलने के लिए हिन्दुस्तान आना चाहता हूं, पन्द्रह्-वीस दिन की छुट्टी लेकर। तुम वड़ी उदास लगती हो, मैं तुमसे 'उसकी' वातें करूंगा जिसके लिए तुमने 'सात वरस' किंवता लिखी है।'

वह आकर अठारह दिन दिल्ली में रहा, रात को मरीना होटल में, और सारे दिन मेरे पास। यह मेरी जिन्दगी में पहला समय था जब मैंने जाना कि दुनिया में मेरा भी कोई दोस्त है, हर हाल में दोस्त, और पहली वार जाना कि कविता केवल इक्क के तूफ़ान में से ही नहीं निकलती, यह दोस्ती के शान्त पानियों में से भी तैरती हुई आ सकती है। सज्जाद के जाने के समय मैंने कविता लिखी—कही पंख विकते हों तो हमें दो परदेसी ! या हमारे पास रह जाओ…'

एक बार लाहौर में किसी दावत में सज्जाद के एक दोस्त की वीवी ने मिठाइयां देते हुए सज्जाद को वार-वार इमरती पेश की। सज्जाद ने एक-दो बार तो हंसकर टाल दिया, पर फिर संजीदा होकर वोला, 'भाभी! तुमने उसके

१६ : रसीदी टिकट

नाम को लेकर आज मुझसे मजाक किया है, फिर कभी न करना। तुम्हें नहीं मालूम कि मेरी मोहव्वत में उसके लिए परस्तिण भी शामिल है।

उसकी हसीन रूह की एक और घटना याद आ रही है। हम कनाँट प्लेस से घर आए थे, स्कूटर में। स्कूटर वाले ने कुछ ज्यादा ही पैसे मांगे, मैं उससे पैसों के बारे में कुछ कह रही थी कि सज्जाद ने जल्दी से जितने पैसे उसने मांगे थे उतने उसे थमा दिए और उसके जाने के बाद मुझसे कहने लगा, 'ये जितने भी लोग पाकिस्तान से उजड़कर थाए हैं, मुझे लगता है, मैं सबका कुछ न कुछ देनदार हं...'

काश, इस मनुष्य की रूह से सारी दुनिया की राजनीति, अगर वहुत नहीं तो थोड़ा-सा ही सौन्दर्य मांग लेती...

फिर राजनीतियों के कर्म कि दोनों देशों में चिट्ठी-पत्री वन्द हो गई। जिन वर्षों में मैं वड़ी कठिन स्थिति से गुजर रही थी, वड़ी अकेली थी, सज्जाद का खत भी मेरे साथ नहीं था (उन दिनों कई महीने तक एक साइकेट्रिस्ट के इलाज में रही थी, उसके कहने पर उसके लिए जो अपनी परेशानियां और सपने लिखे थे, वही फिर 'काला गुलाव' किताव में छपे थे)। फिर इमरोज मेरी जिन्दगी में आया। दोनों देशों में कृछ समय के लिए

चिट्ठी-पत्री भी खुली। फिर मैंने और इमरोज ने सज्जाद को खत लिखा। जवाव में उसका जो खत इमरोज के नाम आया, दुनिया के सव इतिहास उसे सलाम कर सकते हैं। लिखा था—'मेरे दोस्त! मैंने तुम्हें देखा नहीं है, पर 'ऐमी' की आंखों से देख लिया है। और आज दुनिया के इतिहास में जो नहीं हुआ, वह हुआ है। मैं तुम्हारा रक़ीव तुम्हें सलाम भेजता हूं।'

साहिर से भी मेरी और इमरोज की मुलाकात हुई थी। पहली मुलाकात में वह उदास था—हम तीनों ने एक ही मेज पर जो कुछ पिया, उसके खाली गिलास हमारे आने के बाद भी कुछ देर तक उसकी मेज पर पड़े रहे। उस रात को उसने इम लिखी थी—'मेरे साथी खाली जाम, तुम आवाद घरों के वासी, हम हैं आवारा

प्र' और यह नज्म उसने मुझे रात के कोई ग्यारह वजे फ़ोन पर सुनाई, और क वह वारी-वारी से तीन गिलासों में ह्विस्की डालकर पी रहा है। पर दूसरी मुलाक़ात के समय इमरोज को वुखार चढ़ा हुआ था, उसने उसी ा डॉक्टर भेज दिया था उसके इलाज के लिए।

सज्जाद के वारे में जो कुछ मन में था, निस्संकोच कलम की नोक पर आ गया है—अपने पाक रूप में, पर राजनीतिक हालतों का तक़ाज़ा है कि उसका जिक्र भी मेरी जवान पर नहीं आना चाहिए। पिछले दिनों जब रेडियो और टेलीविजन के लिए कुछ संस्मरण प्रस्तुत करते हुए मैंने फ़ैज नदीम और सज्जाद का कुछ वार नाम लिया तो पाकिस्तान के कुछ अखवारों ने उसके अर्थ तोड़- मरोड़कर मेरे साथ अपने लोगों को भी कुसूरवार समझा था कि मैं और पाकिस्तान के कुछ इंटलैंक्चुअल्ज हिन्दुस्तान के बटवारे को मन से क़बूल नहीं करते, और पाकिस्तान के अस्तित्व से दु:खी हैं—और हमारी रूहें भटक रही हैं, आदि-आदि··· इसका असर यह हुआ कि सज्जाद ने मुझे लिखा कि मैं रेडियो टेलीविजन पर किसी तरह भी उसका नाम न लिया करूं। आज अपनी गहरी उदासी में यही कह सकती हूं—दोस्त! तुम्हारा नाम फिर होंठों पर आया है, क्योंकि इसके विना मेरी यादें अधूरी हैं—पर खुदा करे तुम्हारा किसी तरह का कोई अनिष्ट न हो और तुम्हारी पाक दोस्ती को राजनीति की गर्म हवा न छुए।

उस समय के अखवारों के जवाव में दिल्ली रेडियो के एक्सटर्नल सर्विसेज डिवीजन ने एक वातचीत करवाई जिसमें मैं थी, जामिया मिलिया के प्रिसिपल साहव और एक लेक्चरर थे—हमें पाकिस्तान के अस्तित्व से कोई शिकायत नहीं है—शिकायत सिर्फ़ यह है कि हमारे दोनों मुल्कों में दोस्ताना रवेया क्यों नहीं है। यह कोई आधा घंटे की वातचीत थी जिसमें हम तीनों ने भाग लेकर इस नुक्ते को स्पष्ट किया था। मालूम नहीं इसका असर उन अखवारों पर कुछ हुआ या नहीं, पर हम सबने सुर्खेक महसूस किया, पर यह पता नहीं कि इसके वाद सज्जाद ने कुछ सुर्खेक महसूस किया या नहीं। आज फिर यह दोहरा रही हूं, केवल इसलिए कि सज्जाद के मुल्क की राजनीति मुझे खैरहवाह ही समझे—और कुछ नहीं।

### खामोशी का एक दायरा

लौटकर कई मील पीछे देखूं तो देश के विभाजन से पहले के वे दिन सामने आते हैं जब अचानक लाहीर की हवा रोमांचक अफ़वाहों से तल्ख हो गयी थी। जिन्दगी में एक ही घटना घटी थी—व्याह हुआ था, चार साल की उम्र में जो सगाई हुई थी, वह सोलह साल की उम्र होते-होते परवान चढ़ी। वहुत एकसार चल रही जिन्दगी की तरह। पर साहित्यिक क्षेत्रों में बहुत ही रोमांचक कहानियां फैल गईं। मालूम हुआ—पंजाबी किवता में जिस किव का नाम उस समय मान के साथ लिया जाता था उसने मुझ पर कई किवताएं लिखी हैं।

यह उस समय के प्रसिद्ध किव मोहनसिंह का नाम था। पर जिन समागमों में भी मैंने मोहनसिंहजी को देखा, उनसे साधारण सी मुलाकात हुई, इससे ज्यादा कुछ नहीं। शायद उनका स्वभाव ही संजीदा और गंभीर था, इसलिए। मुभे उनसे कोई शिकवा नहीं था, पर इर्द-गिर्द फैलने वाली कहानियों से मैं खुश

रिप: रसीदी टिकट

नहीं थी। मेरे मन में उनके लिए, अपने से बड़े किन होने के नाते, एक आदर-भाव था, पर इसके सिवाय कुछ नहीं था। मेरा मन अपने ही भीतर से उठती हुई परछाई से घिरा हुआ था, इसलिए इर्द-गिर्द की कहानियां केवल यह डर जगाती थीं कि मैं एक गलतहफमी का केन्द्र वन रही हूं, पर मोहनसिंहजी का शिष्टाचार ऐसा था कि उनको लेकर कोई शिकवा नहीं कर सकती थी।

फिर एक दिन संध्या समय मोहनसिंहजी मिलने के लिए आए। उनके साथ शायद डॉक्टर दीवानसिंह थे, या कोई और, अब मुझे याद नहीं है, और मालूम हुआ कि अगले दिन उन्होंने एक कविता लिखी 'जायदाद', जिसका भाव था— वह दरवाजे में खामोश खड़ी थी, एक जायदाद की तरह, एक मालिक की मिल्कियत की तरह…

मेरे लिए — यह मेरे मन के बहुत कठिन दिन थे। कविता की स्पण्टता मुझे वेचैन कर रही थी — कि एक अच्छे-भले आदमी को मेरी खामोशी गलतफ़हमी में डाल रही है। पर यह पता नहीं लग रहा था कि खामोशी को मैं किस तरह तोडूं। मेरे सामने मोहनसिंहजी ने अपनी खामोशी कभी नहीं तोड़ी। इस . खामोशी की एक अपनी आवरू थी, जो क़ायम थी।

और फिर एक दिन मोहनसिंह आए। उनके साथ फ़ारसी के विद्वान कपूरिसह थे। मेरा संकोच उसी प्रकार था, जिसमें आदर भी सम्मिलित था, पर शायद कुछ रूखापन भी, कि अचानक कपूरिसहजी ने कहा, "मोहनसिंह! डोन्ट मिसअंडरस्टैंड हर, शी डज नॉट लव यू "" तो चिरकाल की जमी हुई खामोशी कुछ पिघल गई। उस दिन मैं साहस करके कह सकी, "मोहनसिंहजी, मैं आपकी दोस्त हूं, आपका आदर करती हूं। आप और क्या चाहते हैं?" वड़े संकोच भरे शब्दों में मैंने केवल इतना कहा, और मेरे विचार में यह काफ़ी था।

मोहनसिंहजी ने कुछ नहीं कहा, केवल बाद में एक छोटी-सी कविता लिखी, जिसमें वही शब्द दोहराए, "मैं आपकी दोस्त हूं, मैं आपकी मित्र हूं, आप और क्या चाहते हैं?" और आगे की पंक्तियों में उदासी से लिखा—"मैं और क्या चाहूंगा…"

कुछ कहानियां-सी फिर भी साहित्य में चलती रहीं—कई मौखिक, कई कुछ लोगों की रचनाओं में संकेतों में, पर मोहनिसहजी की ओर से ऐसी कोई रचना नहीं आयी जो मुक्ते दुखा जाती। इसलिए मेरी ओर से भी आज तक उनके आदर में कभी कोई अन्तर नहीं आया।

एक साधारण-सी घटना और भी घटी थी। लाहौर रेडियो के एक अफ़सर थे, जिन्हें शायद साहित्य से कुछ लगाव था। एक वार मेरे एक ब्राडकास्ट के वाद अचानक वोले, ''अगर मैंने आज से कुछ वरस पहले आपको देखा होता तो या

रसीदी टिकट : १६

तो में मुसलमान से सिख हो गया होता, या आप सिख से मुसलमान हो गई होतीं।'

ये शब्द अचानक हवा में उभरे, और अचानक हवा में लीन हो गए। मेरा खयाल है—यह एक क्षण का जज़्वा था जिसका न कोई पहला क्षण इससे जुड़ता था, न कोई आगे का क्षण। फिर उस दिन के बाद उन्होंने कभी कुछ नहीं कहा। पर मैं आज तक नहीं जानती कि उस समय के वातावरण में उनके किसी भी एहसास की वात कैसे विखर गई, शायद किसी के आगे स्वयं उन्हीं की जवानी और न जाने किन शब्दों में, कि बाद में इसका बहुत तोड़ा-मरोड़ा हुआ जिक भी पढ़ा। कई बार लगता है—कई पंजाबी लेखकों के पास लिखने के लिए कोई गंभीर विषय नहीं होता, वे स्वयं ही कुछ अफ़वाहें फैलाते हैं, स्वयं ही उनको अपनी मर्जी से जिधर चाहे मोड़ते हैं, और फिर उन्हें लिख-लिखकर उनमें लज्जत लेते हैं…

हां, वर्षों वाद, जब मैंने दिल्ली रेडियो में नौकरी की, तो वहां एक पंडित सत्यदेव शर्मा हुआ करते थे, जो लाहोर रेडियो पर भी स्टाफ़ आर्टिस्ट थे, और अव दिल्ली रेडियो पर भी स्टाफ़ आर्टिस्ट थे। उन्होंने हिन्दी में एक कहानी लिखी— 'ट्वेन्टी सिक्स मैंन एण्ड ए गर्ल '। कहानी का शीर्षक उन्होंने गोर्की की कहानी से ही लिया, पर लिखा उस पुरानी घटना को और कहानी लिखकर मुझे सुनाई। वड़े साफ़ दिल के आदमी थे। उन्होंने वताया, "लाहौर रेडियो पर तुम्हें नहीं मालूम कि कितने लोग तुममें दिलचस्पी लेते 'थे, खासकर वह आदमी भी। और हम सब स्टाफ़ के लोग महीनों तक एक फ़िक के साथ देखते रहे कि आगे क्या होगा, पर कुछ हुआ नहीं।''

शर्माजी शायद यह कहानी कभी भी न लिखते, पर मुभे देखकर उन्हें वरसों पुराना वह इन्तजार याद आ गया जिसमें वह कुछ होने की संभावना से चिन्तित रहे थे। कहानी में स्टाफ़ के छोटे-छोटे लोगों के कानों का जिक या जो कुछ उड़ती हुई सुनने के लिए दीवारों से लगे, रहते थे, कुछ सुनाई नहीं देता था तो हैरान बैठ जाते थे कि शायद कुछ हो ही चुका है, पर कानों तक नहीं पहुंच रहा है...

शर्माजी साधारण-से लेखक थे, पर मेरा खयाल है, यह कहानी उनकी सबसे अच्छी कहानी थी। उन्होंने एक तनाव के वातावरण को पकड़ने की कोशिश की थी, पर अपनी ओर से पंजाबी लेखकों की तरह जबर्दस्ती कोई नतीजा नहीं निकाला था। कहानी में एक ईमानदाराना सादगी थी।

rent Livrury a Oceaning Oceaning Geeta Bhawan, Adarsh Nagar

# JAIPUR-302004 नफ़रत का एक दायरा

वात यह भी छोटी-सी है, पर एक वहुत वड़े नफ़रत के दायरे में घिरी हुई। यह भी मेरी साहित्यिक जिन्दगी के आरंभिक दिनों की वात है, लाहौर की। पंजावी के एक कवि थे जिनसे कभी भेंट नहीं हुई थी। पता लगता रहता था कि वह मेरे विरुद्ध बहुत बोलते हैं। मैंने उन्हें कभी देखा नहीं था इसलिए चिकत हुआ

करती थी कि उन्हें मेरी जात से कव की और किस वात की दुश्मनी है।

फिर देश के विभाजन से कुछ समय पहले की वात है कि एक वार मुझे कुछ वुखार हो गया और एक साप्ताहिक के संपादक हाल पूछने के लिए आए। उनके साथ एक कोई और व्यक्ति भी था जिसे मैंने कभी पहले नहीं देखा था। उन्होंने नाम बताकर परिचय कराया तो मैं चौंक-सी गई। यह वही थे जिन्हें मेरे अस्तित्व से ही नफ़रत थी। हैरान थी कि आज यह मेरा हाल पूछने क्यों आए ?

दो-तीन दिन वाद उसी साप्ताहिक में उनकी एक कविता पढ़ी, जिसके नीचे वही तारीख पड़ी हुई थी जिस तारीख को वह मिलने के लिए आए थे। और यह कविता अजीवो-ग़रीव प्रेम की कविता थी। ऐसा प्रतीत हुआ --जैसे नफ़रत के लिए कोई कारण नहीं था, उसी तरह इस जज्वे के लिए भी कोई कारण नहीं था।

और फिर वह कुछेक वार घर आए। हैरान होकर पूछा कि यह अचानक मेहरवानी क्यों ? पर कुछ भी पकड़ में नहीं आया। यह मानती हूं कि उनकी किसी वात में कोई गोखी नहीं थी, लेकिन एक कठोरता-सी जरूर थी कि सव लोग घटिया हैं, मैं किसी से न मिला करूं, यहां तक कि लाहीर रेडियो के लिए मैं जव साहित्य की समालोचना लिखा करती थी, वह आग्रह किया करते थे कि अमुक का नाम मत लिखना, अमुक की प्रशंसा मत करना, अमुक की पुस्तक का उल्लेख मत करना।

इस साहित्यिक परिचय से जव सांस घुटने लगा तो मैं खीझ उठी। पर यह तल्खी अभी जवान पर आयी ही थी कि देश का वटवारा हो गया और मैं उनके परिचय से मुक्त हो गयी । फिर कुछ वर्ष वाद सुना कि उनके विचार में हिन्दुस्तान का वटवारा इसीलिए हुआ क्योंकि मैंने उनकी दोस्ती नहीं चाही। और उनके विचार में हजारों मासूम लोगों का क़त्ल भी इसीलिए हुआ। खैर, हिन्दुस्तान के विभाजन का और मासूम लोगों के क़त्ल का यह जो मुझ पर इलजाम था इसे कोई मनोविज्ञान का विशेषज्ञ भले ही समझ सके, मैं नहीं समझ सकती। और देखने में आया कि अव वह फिर मेरे विरुद्ध बोलते थे और मेरे विरुद्ध कविताएं लिखते थे। यह नफ़रत मानो एक गोल दायरा थी, जिसका आखिरी सिरा फिर पहले सिरे से जुड़ना ही था…

रसीदी टिकट : र्

तो में मुसलमान से सिख हो गया होता, या आप सिख से मुसलमान हो गई

ये शब्द अचानक ह्वा में उभरे, और अचानक ह्वा में लीन हो गए। मेरा खयाल है—यह एक क्षण का जज्वा था जिसका न कोई पहला क्षण इससे जुड़ता था, न कोई आगे का क्षण। फिर उस दिन के बाद उन्होंने कभी कुछ नहीं कहा। पर मैं आज तक नहीं जानती कि उस समय के वातावरण में उनके किसी भी एहसास की बात कैसे बिखर गई, शायद किसी के आगे स्वयं उन्हों की जबानी और न जाने किन शब्दों में, कि बाद में इसका बहुत तोड़ा-मरोड़ा हुआ जिक भी पढ़ा। कई बार लगता है—कई पंजाबी लेखकों के पास लिखने के लिए कोई गंभीर विषय नहीं होता, वे स्वयं ही कुछ अफ़वाहें फैलाते हैं, स्वयं ही उनको अपनी मर्जी से जिधर चाहे मोड़ते हैं, और फिर उन्हें लिख-लिखकर उनमें लज्जत लेते हैं…

हां, वर्षों वाद, जब मैंने दिल्ली रेडियो में नौकरी की, तो वहां एक पंडित सत्यदेव शर्मा हुआ करते थे, जो लाहौर रेडियो पर भी स्टाफ़ आर्टिस्ट थे, और अव दिल्ली रेडियो पर भी स्टाफ़ आर्टिस्ट थे। उन्होंने हिन्दी में एक कहानी लिखी— 'ट्वेन्टी सिक्स मैंन एण्ड ए गर्ल '। कहानी का शीर्षक उन्होंने गोर्की की कहानी से ही लिया, पर लिखा उस पुरानी घटना को और कहानी लिखकर मुझे सुनाई। वड़े साफ़ दिल के आदमी थे। उन्होंने वताया, "लाहौर रेडियो पर तुम्हें नहीं मालूम कि कितने लोग तुममें दिलचस्पी लेते थे, खासकर वह आदमी भी। और हम सब स्टाफ़ के लोग महीनों तक एक फ़िक्र के साथ देखते रहे कि आगे क्या होगा, पर कुछ हुआ नहीं।''

शर्माजी शायद यह कहानी कभी भी न लिखते, पर मुक्ते देखकर उन्हें बरसों पुराना वह इन्तजार याद आ गया जिसमें वह कुछ होने की संभावना से चिन्तित रहे थे। कहानी में स्टाफ़ के छोटे-छोटे लोगों के कानों का जिक्र था जो कुछ उड़ती हुई सुनने के लिए दीवारों से लगे, रहते थे, कुछ सुनाई नहीं देता था तो हैरान बैठ जाते थे कि शायद कुछ हो ही चुका है, पर कानों तक नहीं पहुंच रहा है...

शर्माजी साधारण-से लेखक थे, पर मेरा खयाल है, यह कहानी उनकी सबसे अच्छी कहानी थी। उन्होंने एक तनाव के वातावरण को पकड़ने की कोशिश की थी, पर अपनी ओर से पंजाबी लेखकों की तरह जबर्दस्ती कोई नतीजा नहीं निकाला था। कहानी में एक ईमानदाराना सादगी थी।

### नफ़रत का एक दायरा

वात यह भी छोटी-सी है, पर एक वहुत वड़े नफ़रत के दायरे में घिरी हुई। यह भी मेरी साहित्यिक जिन्दगी के आरंभिक दिनों की वात है, लाहौर की। पंजावी के एक किव थे जिनसे कभी मेंट नहीं हुई थी। पता लगता रहता था कि वह मेरे विरुद्ध बहुत बोलते हैं। मैंने उन्हें कभी देखा नहीं था इसलिए चिकत हुआ करती थी कि उन्हें मेरी जात से कब की और किस बात की दुश्मनी है।

फिर देश के विभाजन से कुछ समय पहले की वात है कि एक वार मुझे कुछ वुखार हो गया और एक साप्ताहिक के संपादक हाल पूछित के लिए आए। उनके साथ एक कोई और व्यक्ति भी था जिसे मैंने कभी पहले नहीं देखा था। उन्होंने नाम बताकर परिचय कराया तो मैं चौंक-सी गई। यह वही थे जिन्हें मेरे अस्तित्व से ही नफ़रत थी। हैरान थी कि आज यह मेरा हाल पूछने नयों आए?

दो-तीन दिन वाद उसी साप्ताहिक में उनकी एक कविता पढ़ी, जिसके नीचे वही तारीख पड़ी हुई थी जिस तारीख को वह मिलने के लिए आए थे। और यह कविता अजीवो-ग़रीब प्रेम की कविता थी। ऐसा प्रतीत हुआ—जैसे नफ़रत के लिए कोई कारण नहीं था, उसी तरह इस जज़्वे के लिए भी कोई कारण नहीं था।

और फिर वह कुछेक वार घर आए। हैरान होकर पूछा कि यह अचानक मेहरवानी क्यों ? पर कुछ भी पकड़ में नहीं आया। यह मानती हूं कि उनकी किसी वात में कोई गोखी नहीं थी, लेकिन एक कठोरता-सी जरूर थी कि सव लोग घटिया हैं, मैं किसी से न मिला करूं, यहां तक कि लाहौर रेडियो के लिए मैं जब साहित्य की समालोचना लिखा करती थी, वह आग्रह किया करते थे कि अमुक का नाम मत लिखना, अमुक की प्रशंसा मत करना, अमुक की पुस्तक का उल्लेख मत करना।

इस साहित्यिक परिचय से जब सांस घुटने लगा तो मैं खीझ उठी। पर यह तल्खी अभी जवान पर आयी ही थी कि देश का वटवारा हो गया और मैं उनके परिचय से मुक्त हो गयी। फिर कुछ वर्ष वाद सुना कि उनके विचार में हिन्दुस्तान का वटवारा इसीलिए हुआ क्यों कि मैंने उनकी दोस्ती नहीं चाही। और उनके विचार में हजारों मासूम लोगों का क़त्ल भी इसीलिए हुआ। खैर, हिन्दुस्तान के विभाजन का और मासूम लोगों के क़त्ल का यह जो मुझ पर इलजाम था इसे कोई मनोविज्ञान का विशेषज्ञ भले ही समझ सके, मैं नहीं समझ सकती। और देखने में आया कि अव वह फिर मेरे विरुद्ध वोलते थे और मेरे विरुद्ध कविताएं लिखते थे। यह नफ़रत मानो एक गोल दायरा थी, जिसका आखिरी सिरा फिर पहले सिरे से जुड़ना ही था…

पुराने इतिहासों के भीषण अत्याचारी कांड हम लोगों ने भले ही पढ़े हुए थे, पर फिर तब भी हमारे देश के बटवारे के समय जो कुछ हुआ किसी की कल्पना में भी उस-जैसा खूनी कांड नहीं आ सकता।

दु: खों की कहानियां कह-कहकर लोग थक गए थे, पर ये कहानियां उम्र से पहले खत्म होने वाली नहीं थीं। मैंने लाशें देखी थीं, लाशों जैसे लोग देखे थे, और जब लाहीर से आकर देहरादून में पनाह ली, तब नौकरी की और दिल्ली में रहने के लिए जगह की तलाश में दिल्ली आयी, और जब वापसी का सफ़र कर रही थी तो चलती हुई गाड़ी में नींद आंखों के पास नहीं फटक रही थी...

गाड़ी के वाहर घोर अंधेरा समय के इतिहास के समान था। हवा इस तरह सांय-सांय कर रही थी जैसे इतिहास के पहलू में वैठकर रो रही हो। वाहर ऊंचे-ऊंचे पेड़ दु:खों की तरह उगे हुए थे। कई जगह पेड़ नहीं होते थे, केवल एक वीरानी होती थी, और इस वीरानी के टीले ऐसे प्रतीत होते थे जैसे टीले नहीं, क़बें हों।

वारिस शाह की पंक्तियां मेरे जेहन में घूम रही थीं—'भला मोए ते विछड़े कौन मेले…''और मुझे लगा वारिस शाह कितना वड़ा किन था, वह हीर के दुःख को गा सका। आज पंजाव की एक वेटी नहीं, लाखों वेटियां रो रही हैं, आज इनके दुःख को कौन गाएगा ? और मुझे वारिस शाह के सिवाय और कोई ऐसा नहीं लगा जिसे संवोधन करके मैं यह वात कहती।

उस रात चलती हुई गाड़ी में हिलते और कांपते कलम से एक कविता लिखी—

अज्ज आवलां वारिस शाह नूं किते कवरां विच्नों वोल ते अज्ज कितावे-इश्क दा कोई अगला वरका फील ••• इक्क रोई सी धी पंजाव दी, तूं लिख लिख मारे वैन अज्ज लक्खां धीयां रोन्दियां, तैनूं वारिस शाह नूं कहन उठ दर्दमंदां दिया दिदया ! उठ तक्क अपणा पंजाव

१. जो मर चुके हैं, जो विछुड़ चुके हैं, उनसे कीन मिलन कराए !

अज्ज वेल्ले लाणां विच्छियां ते लहू दी भरी चिनाव ... '

कुछ समय वाद यह किवता छपी, पाकिस्तान भी पहुंची और कुछ देर वाद जब पाकिस्तान में फ़ैज अहमद फ़ैज की किताब छपी, उसकी प्रस्तावना में अहमद नदीम क़ासमी ने लिखा कि यह किवता उन्होंने जब पढ़ी थी जब वह जेल में थे। जेल से वाहर आकर भी देखा कि लोग इस किवता को जेवों में रखते हैं, निकाल-कर पढ़ते हैं, और रोते हैं…

फिर, १६७२ में लंदन गयी, तो वहां बी० बी० सी० के एक कमरे में किसी ने पाकिस्तान की शायरा सहाव कि जलवाश से मुलाक़ात करवायी। सहाव के पहले शब्द थे—'अरे, यह अमृता हैं, जिन्होंने वह किवता लिखी थी वारिस शाह, इनसे तो गले मिलेंगे…'

वहां ही एक शाम सुरिन्दर कोछड़ के घर पर महफ़िल थी, जहां सहाबं थी, और पाकिस्तान के और साहित्यिक थे—साक़ी फ़ारूक़ी, फ़हमीदा रयाज, और 'उदास नस्लें' का लेखक अब्दुल्ला हुसैन, और साथ ही पाकिस्तान के मशहूर गवैये थे नज़ाकत अली सलामत अली। रात किवताओं से भरी हुई थी, पर जब नज़ाकत अली से कुछ गाने के लिए कहा गया, तो उनके पास साज नहीं थे, कहने लगे—'हमने आज तक बिना साज के कभी नहीं गाया।' पर साथ ही बोले—'जिसने वारिस शाह किवता लिखी है, आज उसके लिए बिना साज के भी गाएंगे।' और वह रात नज़ाकत अली की सुरीली आवाज में भीग गयी…

अव १६७५ में जब पाकिस्तान के मुलतान शहर से एक साहित्यिक मशकूर सावरी उर्स के मौके पर दिल्ली आए तो उन्होंने वताया कि पिछले कई वरसों से वह मुलतान में 'जश्ने वारिस शाह' मनाते हैं जिसमें लोक-गीतों का, लोक-नृत्य का और लोक-कला का प्रदर्शन भी होता है, और मुशायरा भी, और यह जश्न मेरी उस नज़्म 'वारिस शाह' से शुरू किया जाता है। वह सौ गुणा अस्सी फुट की स्टेज पर सेट लगाते हैं जहां रांझे का वन भी होता है, हीर का मुक़ाम भी, और यह नज़्म क़रीव पचीस मिनट गायी जाती है। स्टेज पर घुण अंधेरा करके एक रोशनी से धुआं दिखाते हैं, फिर वारिस शाह क़व्न में से उठता है...पाकिस्तान के मशहूर गवैये एक-एक कड़ी गाते हैं, और उन्हीं के मुताविक स्टेज के दृश्य वदलते

श. आज वारिस शाह से कहती हूं अपनी क़ब्र में से वोलो और इश्क्र की किताब को कोई नया पृष्ठ खोलो पंजाब की एक बेटी रोयी थी, तूने लम्बी दास्तान लिखी आज लाखों वेटियां रो रही हैं, वारिस शाह तुम से कह रही हैं ऐ दर्दमंदों के दोस्त! अपने पंजाब को देखों वन लाशों से अंटे पड़े हैं, चिनाब लह से भर गया है…

जाते हैं ... और जब नज्म का आखिरी हिस्सा आता है, तो ऐसी गूंज पैदा करते हैं, जैसे सारी कायनात में मुहब्बत और खलूस जाग पड़ा हो ...

पर यही कविता थी, जब लिखी थी, तब अपने पंजाब में कई पत्र-पत्रिकाएं मेरे लिए तोहमतों से भर गयी थीं। सिक्खों को यह आपत्ति थी कि यह किवता वारिस शाह को संबोधन क्यों की, गुरु नानक को संबोधन करके लिखनी चाहिए थी। और कम्यूनिस्ट कहते थे कि मैंने लेनिन या स्टालिन को संबोधन करके क्यों नहीं लिखी। यहां तक कि इस किवता के विरुद्ध कई किवताएं लिखी गयीं…

### सिर्फ़ औरत

वचपन की पनपती उम्र में, न जाने किस घड़ी, एक कल्पना भी शरीर का अंग वन जाती है और पनपने लगती है...

और अपना मन अपने आप ही जादू बुनने लगता है...

दुनिया को सिर्जने वाली ईश्वर की शक्ति का, मुट्टीभर भाग, शायद हर इन्सान के हिस्से में आता है, पता नहीं, पर मेरे हिस्से में जरूर आया था...

और इसमें से-मैंने एक मर्द की परछाई गढ़ी थी।

और उस परछाईं को अंग के संग लेकर---आयु के वर्ष पार करने लगी थी...

हो सकता है—यह जिसे मैंने शक्ति कहा है—अपने सहज रूप में शक्ति नहीं है, यह कुछ उस प्रकार की ताकत है जो बड़े खतरे के समय एक उस साधारण-से व्यक्ति में भी आ जाती है जो समस्त नाशकारी शक्तियों को सामने देखकर अपना अंतिम साधन भी अपने अंगों में जगा लेता है…

औरत थी, चाहे वच्ची-सी, और यह भय-सा विरासत में पाया था कि दुनिया के भयानक जंगल में से में अकेली नहीं गुज़र सकती। और शायद इसी भय में से अपने साथ के लिए मर्द के मुंह की कल्पना करना—मेरी कल्पना का अंतिम साधन था…

पर इस मर्द शब्द के मेरे अर्थ कहीं भी पढ़े, सुने, या पहचाने हुए अर्थ नहीं थे। अंतर में कहीं जानती अवश्य थी पर अपने आपको भी वता सकने की सामर्थ्य मुझमें नहीं थी। केवल एक विश्वास-सा था—िक देखूंगी तो पहचान लूंगी।

पर दूर मीलों तक कहीं भी कुछ दिखायी नहीं देता था। और इस प्रकार वर्षों के कोई अड़तीस मील गुज़र गए।

मैंने जन उसे पहली वार देखा· तो मुझसे भी पहले मेरे मन ने उसे पहचान लिया। उस समय मेरी आयु कोई अड़तीस वर्ष थी· · ·

यह कल्पना इतने वर्ष जीवित रही, और इसके अर्थ भी जीवित रहे—इस पर चिकत हो सकती हूं, पर हूं नहीं, क्योंकि जान लिया है कि यह मेरे 'मैं' की परिभाषा थी—थी भी, और है भी।

मैं उन वर्षों में नहीं मिटी, इसलिए वह भी नहीं मिटी…

यह नहीं कि कल्पना से शिकवा नहीं किया, उस आयु की कई कविताएं निरी शिकवा ही हैं, जैंसे:

> 'लक्ख तेरे अम्वारां विच्चों, दस्स की लम्भा सान्तू इक्को तंद प्यार दी लम्भी, ओह वी तंद इकहरी...'

पर यह इकहरा तार वर्षों के बीतने पर भी क्षीण नहीं हुआ। उसी तरह मुझे अपने में लपेटे हुए मेरी उम्र के साथ चलता रहा…

इन वर्षों की राह में, दो वड़ी घटनाएं हुईं। एक—जिन्हें मेरे दु:ख-मुख से जन्म से ही संबंध था, मेरे माता-पिता, उनके हाथों हुई। और दूसरी मेरे अपने हाथों। यह एक—मेरी चार वर्ष की आयु में मेरी सगाई के रूप में, और मेरी सोलह-सतरह वर्ष की आयु में मेरे विवाह के रूप में थी। और दूसरी—जो मेरे अपने हाथों हुई—यह मेरी वीस-इक्कीस वर्ष की आयु में मेरी एक मुहब्बत की सूरत में थी।

पर कल्पना, जो मेरे अंगों की भांति मेरे शरीर का भाग थी, वह मेरे शरीर में निर्लेप होकर वैठी रही...

उसे कई वर्ष समाज ने भी समझाया, और कई वर्ष मैंने स्वयं भी, पर उसने पलकें नहीं झपकायीं। वह वर्षों के पार—उस वीरानगी की ओर देखती रही, जहां कुछ भी नजर नहीं आता था…

और जव उसने पलकें झपकायीं, तब मेरी आयु को अड़तीसवां वर्ष लगा हुआ था…

और तव ''मैंने जाना ''कि क्यों उसे, उससे कुछ अलग, या आधा, या लगभग-सा कुछ भी नहीं चाहिए था।

तेरे लाखों अम्बारों में से बताओं हमें क्या मिला प्यार का एक ही तार मिला, वह भी इकहरा...

यूं तो—मेरे भीतर की औरत सदा मेरे भीतर के लेखक से दूसरे स्थान पर रही है ... कई वार यहां तक कि मैं अपने भीतर की औरत का अपने आपको ध्यान दिलाती रही हूं। 'सिर्फ़ लेखक' का रूप सदा इतना उजागर होता है कि मेरी अपनी आंखों को भी अपनी पहचान उसी में मिलती है।

पर जिन्दगी में तीन समय ऐसे आए हैं—मैंने अपने अंदर की 'सिर्फ़ औरत' को जी भरकर देखा है। उसका रूप इतना भरा-पूरा था कि मेरे अंदर के लेखक का अस्तित्व मेरे ज्यान से विस्मृत हो गया। वहां, उस समय, कोई थोड़ी-सी भी खाली जगह नहीं थी, जो उसकी याद दिलाती। यह याद केवल अब कर सकती हूं—वर्षों की दूरी पर खड़े होकर।

पहला समय तव देखा था जब मेरी आयु पचीस वर्ष की थी। मेरे कोई वच्चा नहीं था और मुझे प्राय: रात को एक वच्चे का स्वप्न आया करता था। एक छोटा-सा चेहरा—वड़े तराशे हुए नक्श, सीधा टुकुर-टुकुर मेरी ओर देखता हुआ। और कई वार वही स्वप्न देखने के कारण मुभे उस वच्चे के चेहरे की पक्की पहचान हो गयी थी। स्वप्न में वह मुझसे वात भी करता था, रोज एक ही वात, और मुझे उसकी आवाज की भी पूरी पहचान हो गयी थी। स्वप्न में मैं पौद्यों में पानी दे रही होती थी—और अचानक एक गमले में फूल खिलने की जगह एक वच्चे का चेहरा खिल उठता था…

में चौंककर पूछती थी—'तू कहां था ? मैं तुभी ढूंढ़ती रही…' और वह चेहरा हंस पड़ता था—'मैं यहीं था, छिपा हुआ था।' और मैं जल्दी से गमले में से वच्चे को उठा लेती थी।

जव मैं जाग जाती थी, मैं वैसी की वैसी ही होती थी—सूनी, वीरान और अकेली। एक 'सिर्फ़ औरत'—जो अगर मां नहीं वन सकती थी, तो जीना नहीं चाहती थी।

दूसरी वार ऐसा ही समय मैंने तब देखा था जब एक दिन साहिर आया था तो उसे हल्का-सा बुखार चढ़ा हुआ था। उसके गले में दर्द था—सांस खिचा- खिचा था। उस दिन उसके गले और छाती पर मैंने 'विक्स' मली थी। कितनी ही देर मलती रही थी—और तब लगा था, इसी तरह पैरों पर खड़े-खड़े मैं पोरों से, उंगलियों से और हथेली से उसकी छाती को हौले-हौले मलते हुए सारी उम्र गुजार सकती हूं। मेरे अंदर की 'सिर्फ़ औरत' को उस समय दुनिया के किसी काग्रज-क़लम की आवश्यकता नहीं थी।

और तीसरी वार यह 'सिर्फ़ औरत' मैंने तब देखी थी जब अपने स्टूडियों में बैठे हुए इमरोज ने अपना पतला-सा बुग अपने काग़ज के ऊपर से उठाकर उसे एक बार लाल रंग में डुवाया था, और फिर उठकर उस बुग से मेरे माथे पर एक विदी लगा दी थी...

मेरे भीतर की इस 'सिर्फ़ औरत' की 'सिर्फ़ लेखक' से कोई अदावत नहीं। उसने आप ही उसके पीछे, उसकी ओट में खड़े होना स्वीकार कर लिया है—अपने वदन को उसकी आंखों से चुराते हुए, और शायद अपनी आंखों से भी। और जब तीन वार—उसने अगली जगह पर आना चाहा था, मेरे भीतर की 'सिर्फ़ लेखक' ने पीछे हटकर उसके लिए जगह खाली कर दी थी।

'सिर्फ़ लेखक' का रूप मेरे अंग के संग रहता है—विचारों में भी, सपनों में भी—और इस तरह उसकी और मेरी सूरत एक ही हो गयी है। पर 'सिर्फ़ औरत' का रूप मैंने केवल तीन बार देखा है—वह एक वास्तिवकता है—पर आंखों से उसे केवल तीन वार देखा है। इसलिए कई वार हैरान-सी हो जाती हूं—वह कैसा था? क्या मैंने सचमुच देखा था?

## एक कर्ज

अठारह सौ सत्तावन के ग़दर के संबंध में मुफ्ते कुछ मालूम नहीं है। पर यह शब्द 'ग़दर' दादी अम्मा से सुनी हुई किसी कहानी की तरह मेरे भीतर कहीं अटका हुआ था...

यह शब्द किसी जीवित वस्तु की तरह भी था, और मरी हुई चीज की तरह भी···

कभी कई तरह की आवाज़ें इसमें से आती हुई सुनी थीं — न जाने किन की, पर इन्सानी आवाज़ें — एक-दूसरे से टूटती हुई, एक-दूसरे को खोजती हुई, तलवारों की तरह खनकती हुई भी, घावों की तरह रिसती हुई भी...

कई रंग भी इस शब्द में से लहू की तरह वहते थे ...

पर फिर, यह भी लगता था कि यह शब्द कब का मर चुका है, केवल मेरे विचार कभी इस पर चींटियों की तरह चढ़ जाते हैं...

इस ग़दर की केवल एक निशानी मैंने अपनी आंखों से देखी थी — जिस घराने में व्याह हुआ यह निशानी उस घराने में पिछली पीढ़ी से चली आ रही थी। यह एक क़ालीन था जो दिल्ली के लूटे जाने के समय इस घराने के एक सरदार ने लूटा था। किसी जमाने में इसके न जाने कैसे रंग थे, पर जब मैंने देखा यह केवल रंगों का और रेशम का एक खंडहर-सा था। घर का दादा सदा इस क़ालीन पर सोता था। तब यह घराना लाहौर में रहता था। फिर उन्नीस सौ सैंतालिस में जब हिन्दू-मुसलमानों का तबादला हुआ, यह घराना दिल्ली आ गया। लाहौर के

रसीदी टिकट: २७

भरे घर को छोड़कर जब सब दिल्ली आने लगे, तब घर के मुखिया दादा ने आने से इनकार कर दिया। उसका खयाल था, यह अफ़रातफ़री थोड़े दिनों की है, सरकारें लोगों के घर नहीं छीन सकतीं, इसिलए वह वहीं रहेगा और भरे घर की रखवाली करेगा। पर जब हालत बहुत विगड़ गयी तो मिलिटरी ने उसे ट्रक में विठाकर वहां से दिल्ली भेज दिया। विस्तर के नाम पर केवल वहीं कालीन था जो अपने साथ वह ला सका, और कुछ नहीं। भरा हुआ घर छोड़ने का दु:ख, और रास्ते का कब्ट, उससे बहुत दिन सहन नहीं हो सका, दिल्ली पहुंचकर वह वहुत थोड़े दिन जीवित रहा। जिस समय उसकी मृत्यु हुई वहीं कालीन उसके नीचे विछा हुआ था। उसके वाद वह कालीन किसी ग्रीव-गुरवे को दे दिया गया। एक वात उस समय सब की जवान पर थी— दिल्ली के ग्रदर में यह कालीन हमने दिल्ली में लूटा था, आज दिल्ली से लूटी हुई चीज एक सदी के बाद दिल्ली को वापस लौटा दी…'

लूट भी शायद एक कर्ज होती है जो कभी न कभी लौटानी पड़ती है… कभी एक भयानक-सा विचार आता कि मुक्ते भी किसी का कुछ लौटाना है— मालूम नहीं क्या, मालूम नहीं किसे, और मालूम नहीं कव…

कभी कंघी से वाल संवारते हुए कंघी वालों में अटक जाती थी—विचार अटकावों की तरह आ जाते थे—मेरी मां की मां ने, और उसकी मां की मां ने, हर औरत की मां ने न जाने किस ग़दर में समाज से ये सोलह सिंगार लूटे थे, और यह हार-सिंगार पीढ़ी-दर-पीढ़ी चले आ रहे हैं ... पर समाज का यह कर्ज उतारना है, न जाने कव, न जाने किस तरह ... मुझे भी, और न जाने और कितनी औरतों को भी...

और किसी का पता नहीं, पर लगता था, मैं बहुत क़र्ज़दार हूं ...

हिन्दुस्तान के विभाजन से पहले भी कई वार ऐसा लगा करता था। एक वार इसी कसक से एक कविता लिखी थी—'हमसफ़र, अब साथ तेरा दूर जा रहा है…' पर इस दूरी का संबंध किसी वाहरी घटना से जुड़ा हुआ नहीं था, यह फ़ासला सिफ़ं भीतर का था…

यही भीतर का फ़ासला १६६० में धरती को फाड़कर वाहर आ गया था। यह धरती के फटने का समय मेरे शरीर की हिड्डयों को चटका देने वाला समय था। छाती का ईमान कहता था, मैं अपने खाविन्द की उसका हक नहीं दे रही हूं, उसकी छाया मैंने ग़दर के माल की तरह चुराई हुई है, उसे लौटाना है… लौटाना है …

उसके लिए दोनों हालतें दु:खदायी थीं—जो फ़ासला विचारों की रग-रग में था, वह भी दु:खदायी था, और जो फ़ासला सामाजिक रूप में पड़ना था, वह भी। दोनों में से एक का चुनाव सामने था—पर पहली हालत के मुक़ावले में दूसरी

हालत से ईमान जरूर बहुत ज्यादा जुड़ा हुआ था। इसलिए दूसरी हालत चुनी। दोनों को एक-दूसरे से कोई शिकवा नहीं था, एक यह गंभीर दोस्तान फ़ैसला था जिसमें किसी की भी जवान पर किसी के भी व्यक्तित्व को छोटा करने वाले शब्द के आने का प्रश्न नहीं था। जो कुछ एक-दूसरे से पाया था, उससे इनकार नहीं था। जो नहीं पाया था, उसके लिए कोई गिला नहीं था। सिर्फ़ जो 'अनपाया' था, यह दूरी उसी का तक्षाजा थी, उसी की जरूरत। मेरा खयाल है—दोनों के लिए एक समान आवश्यक।

अपने-अपने भाग का दर्द बांटकर ले लिया। चेहरे इतने सुर्खं रूथे, सच्चे थे, कि इस दर्द से उन्हें मुंह छिपाने की आवश्यकता नहीं थी। यह दर्द भी आंखों और होंठों की तरह चेहरों का एक भाग था—या तिल की तरह था, या मस्से की तरह। इसे परवान करना था, किया। अपने अंगों की भांति। और इसे अपने अस्तित्व का एक हिस्सा मानकर।

क़ानून को अजनवी समझकर कुछ नहीं कहा—न उससे कुछ पूछा, न उसे कुछ वताया। जब साथ चुना था तब बहुत अनजान थे, इसलिए क़ानून का आसरा लिया था, पर जब साथ छूटा तब दोनों के अन्दर की सच्चाई दोनों के लिए क़ानून से कहीं अधिक तगड़ी हो चुकी थी...

जानती हूं — उसके बाद के वर्षों ने जो इन्साफ मेरे साथ किया है, वह मुझ से विछुड़े मेरे हमसफ़र के साथ नहीं किया। मुक्ते उसके बाद के वर्षों में इमरोज की हसीनतर दोस्ती मिल गयी, पर उसे केवल अकेलापन मिला। उसे कुछ भी देते समत जिन्दगी के हाथ कंजूस हो गए।

हम अब भी दोस्त की तरह मिलते हैं, पर जानती हूं, इतनी-सी चीज अकेले-पन को नहीं भर सकती। अकेलेपन का शाप जिस भी अच्छे मनुष्य ने झेला है, उसके आगे सिजदे में सिर झुक जाता है।

पर भके हुए सिर में भी एक मान है—सिर से भी ऊंचा, कि जिस सुरक्षा का मैंने मोल नहीं दिया था, और जो सामाजिक स्थान और घर-घराने की आवरू मैंने जिन्दगी के ग़दर में ऐसे ही रास्ता चलते हासिल कर ली थी, वह लौटा सकी हूं—एक कर्ज था, उतार सकी हूं।

जो अकसर होता है वह मेरे साथ नहीं हुआ। अकसर कहानी के वे पात वैर या विरोध के दाग़ कहानी को लगाते हैं, जिनका कहानी से निकट संबंध होता है। और दूर-पार के लोगों में से बहुत-से निलिप्त रहते हैं, पर कुछ ऐसे होते हैं जो कुछ थोड़ा-सा दर्द बंटा लेते हैं।

पर मेरी कहानी से जिन्होंने वरसों विरोध रखा है वे कहानी के दूर-पार के भी कुछ नहीं लगते थे—वे कुछ मेरे समकालीन लेखक थे, कुछ वे रास्ता चलते दु:ख देकर जाने वाले जिन्हें मेरे मन की तो क्या सूरत की भी पहचान नहीं थी और थे कुछ पंजावी अखवार (मेरे एक समकालीन ने मुझसे अलग हुए मेरे खाविन्द के आगे यहां तक सगापन जताया था कि यदि वह एक वार काग़ज पर हस्ताक्षर कर दें, तो वह कई वरस तक मुझे कचहरियों की खाक छनवाता रहेगा)। पर जो इस कहानी के धागों में बुने हुए थे वह सदा चुपचाप अपने हिस्से की चीसों और पीड़ाओं को फोलते रहे। वरसों के बाद भी कहीं भेंट हो जाती तो आंखें अदव से भर जातीं। इन्हीं आंखों के वारे में आज भी विश्वास से कह सकती हूं, इन्होंने या आंसू फोले हैं, या अदव, इन्हें और किसी तीसरी चीज से वास्ता नहीं है।

मरे और मुझसे अलग हुए मेरे साथी के रिश्ते की, मैंने देखा, एक देविन्दर ने कुछ थाह पा ली थी। उसने जब मुझ पर 'क़लम का भेद' पुस्तक लिखी, और वह छपकर आयी, तो मैं उसका 'समर्पण' देखकर चिकत हुई थी—'किसी मन के और घर के उस दरवाजे के नाम जो अमृता के लिए कभी वन्द नहीं हुआ'— और वह वड़े आदर से यह किताव मेरे उस साथी को देने गया था जिससे मैं अलग हो चुकी थी।

अलग होने का अर्थ यह नहीं या कि 'सलाम तक न पहुंचे'। वच्चों की किसी जरूरत के समय, या मेरे इनकमटैक्स के किसी झमेले के समय, या यूं ही कुछ दिनों वाद, मैं भी फ़ोन कर लेती थी, वह भी। इस सादगी और स्वाभाविकता को वाहर के लोगों में अगर कोई समझ सका तो वह आस्ट्रेलिया की एक लेखिका बैटी 'कॉलिन्स' है जो अपने पित से तलाक़ लेकर फिर हर कठिनाई के समय, उसी से दोस्तों की भांति सलाह लेती है, और उसके तलाक़ किए हुए पित की दूसरी पत्नी जब भी अपने पित के स्वभाव से कभी परेशान होती है तो वह वैटी को फ़ोन कर उससे मिलती है, दोनों साथ कॉफ़ी पीने जाती हैं और वह वैटी से सलाह लेती है कि अपने पित के स्वभाव से वह कैसे निवाह कर सकती है।

ये सादिगयां भी शायद खुद जिये विना समझ की पकड़ में नहीं आतीं।

# १६५६ की एक क़ब्र - एक भयानक पल

पिताजी जब तक जीवित थे, सुनाया करते थे कि जिन्दगी की पहली भयानक हैरानी उन्हें उस समय हुई थी जब एक बार परदेस जाते समय उन्होंने अपने नाना की सम्पत्ति में मिला गहनों और अशिं प्रयों से भरा हुआ एक ट्रंक अपने शहर गुजरांवाला की एक पूजनीय भवत महिला कहलाने वाली स्त्री के पास धरोहर के रूप में रखा था, और जिसने बाद में केवल यही कहा था—'कैंसा ट्रंक ?'

और १६५६ में अपने पिता के चेहरे की कल्पना करके जैसे मैं कह रही थी, "आपके गुजरांवाला की एक भिक्तन होती थी न, उसकी गुरु-गद्दी पर बैठने वाली एक भिक्तन मैंने भी देखी है। मैंने उसके पास विश्वास से भरा हुआ एक ट्रंक अमानत के तौर पर रखा था और अब वह कह रही है—'कैसा विश्वास ?"

यह वड़ा भयानक पल था। अंधेरा वादलों की तरह घिरता आ रहा था, उदासी वूंद-वूंद वरस रही थी, पर वादल खुलते नहीं थे। उस भले-से चेहरे वाली लड़की को कई वरस प्यार किया था। वीते हुए दिन वादलों के नित वदलते रूप की तरह आंखों के आगे कई रूप धारण करने लगे। सोचने लगी—यह मेघ-माया ऐसी यादों के लिए तो नहीं वनी थी…

शरीर में से जैंसे कोई चुभी हुई सूड्यां निकालता है, एक-एक याद को लेकर एक-एक कहानी लिखी—काले अक्षर, कर्मों वाली, केले का छिलका। और 'एक थी अनीता' उपन्यास में शान्ति वीवी का पात्र। पर उस 'शान्ति वीवी' ने जो-जो कुछ किया था, उसका ज़खीरा खत्म नहीं होता था। १६७० में फिर एक लम्वी कहानी लिखी—'दो औरतें (नम्बर पांच)' और उस कहानी की 'मिस वी' में, लगा, वह वहुत हद तक समा गयी थी।

वह छोटी-सी बच्ची थी जब परिचित हुई थी। (उसके परिचय का पूरा विवरण 'दो औरतें (नम्बर पांच)' कहानी में है।) उसके विवाह के समय, मेरे पास जो पाकिस्तान के बचे-खुचे दो-तीन गहने थे, वे दे दिए थे। उनका गम नहीं था, सिर्फ़ यह था—कि अंधेरा जब हंसता था, तो वे गहने भी बहुत जोर से हंसते थे — फिर समय बीतने पर ध्यान से देखा तो लगा—गहने नहीं, टूटे हुए विश्वास के टुकड़े थे, जो अंधेरे में चमकते थे और हंसते थे…

उसकी मासूम-सी दिखनेवाली वातों को मैंने रेशमी धागों के समान गले से लगाया था, शिवजी ने सांपों को गले में डाला था, पर रेशमी धागे समझकर नहीं। सोचा करती थी, मैं शिवजी नहीं हूं, फिर शिवजी ने मुझे अपनी तक़दीर क्यों दी?

मैं धीमी से धीमी गंघ भी सूंघ सकती हूं, पर झूठ की तेज से तेज गंघ सूंघने की मुझमें शक्ति नहीं थी।

यह शक्ति मेरे पिता में भी नहीं थी। छुटपन में आंखों से देखा था— उन्होंने सियालकोट के एक आदमी को पढ़ाया-लिखाया, फिर अपने पास नौकरी दी। पर एक वार उसने पिताजी के एक पत्न की ऊपर की लिखत फाड़कर हस्ताक्षर वाले स्थान से ऊपर के खाली स्थान में एक नयी लिखत लिख ली कि उन्होंने इतने हजार रुपया (पूरी रक्तम अब मुझे याद नहीं है) उससे उधार लिया है, और कचहरी में दावा कर दिया। मैं उस व्यक्ति को मामाजी पुकारा करती थी। बहुत छोटी थी, पर उस समय अपने पिता के चेहरे पर जो दु:खभरी हैरानी देखी थी, वही फिर १६५६ में मैंने अपने चेहरे पर देखी।

हैरान थी—घटनाओं की शक्तें कैसे मिल जाती हैं ? इस लड़की कोप ढ़ाई के लिए कितावें दी थीं, फ़ीसें दी थीं, विलकुल उसी तरह जैसे मेरे पिता ने एक रिश्तेदार वच्चे को पास रखकर पढ़ाया था, फिर आखिरी उम्र में जब वह जिला हजारीवाग चले गए, कुछ एकड़ जमीन खरीदकर एक वगीचा लगाने का उन्हें चाव था, उस लड़के को साथ ले गए थे। सव-कुछ उस वगीचे के नक्शों की लकीरों में रह गया, और मियादी बुखार से उनकी जिन्दगी खत्म हो गयी। उनकी खरीदी हुई जमीन के वारे में कुछ समय तक पत्र आते रहे, फिर लम्बी खामोशी छा गयी। सोच भी नहीं सकती थी—पर पता लगा कि उस लड़के ने गैर-कानूनी तौर से वह जमीन वेच दी थी और सारी रक्षम जेव में डालकर चुप्पी साध ली थी। उसके वारे में और इसके वारे में सिर्फ एक ही फ़िकरा वचा रह गया—'यह सोच भी नहीं सकती थी…'

यह १६५६ का वही पल है जब मैंने उस लड़की को अन्तिम वार देखा था, और आकाण से एक तारा टूटते हुए देखा था, वह विश्वास का तारा था।

#### १६६०

यह वरस मेरी जिन्दगी का सबसे उदास वरस था, जिन्दगी के कैलेंडर में फटे हुए पृष्ठ की तरह। मन ने घर की दहलीजों के वाहर पांव रख लिया था, पर सामने कोई रास्ता नहीं था, इसलिए घवराकर कांपने लगा।

साहिर को वम्बई फ़ोन करने के लिए फ़ोन के पास गयी थी कि अजीव संजोग हुआ था, कि उस दिन के 'व्लिट्ज़' में तसवीर भी थी और खबर भी कि साहिर को जिन्दगी की एक नयी मुहब्बत मिल गयी है। हाथ फ़ोन के डायल से कुछ इंच दूर भून्य में खड़े रह गए…

उन्हीं दिनों मैंने अपने मन की दशा को आस्कर वाइल्ड के इन शव्दों में पहलाना था—'मैंने मर जाने का विचार किया ... ऐसे भीपण विचार में जब जरा कुछ कमी हुई तो मैंने जीने के लिए अपना मन पक्का कर लिया। पर सोचा, जदासी को मैं अपना एक शाही लिवास वना लूंगा, और हर समय पहने रहूंगा ... जिस दहलीज के अन्दर पांव रखूंगा, वह घर वैराग्य का स्थान वन जाएगा ... मेरे दोस्तों के पांव मेरी जदासी के साथ-साथ चला करेंगे ... लोगों ने मुझे सलाह दी कि यह सब कुछ जो दु:खदायी है, मैं भूल जाऊं। मैं जानता हूं, इस तरह करना विलकुल घातक है। इसका अर्थ है कि चांद-सूरज की सुन्दरता, सबेरे की पहली

किरनों का संगीत, गहरी रातों की खामोशी, पत्तों में से छनती हुई मेंह की वूंदें, घास पर फिसलती हुई ओस, यह सब कुछ मेरे लिए कड़वा हो जाएगा अपने अनुभव से इनकारी होना ऐसा है जैसे अपनी जिन्दगी के होंठों में कोई हमेशा के लिए झुठ भर ले अयह अपनी कह से इनकारी होना है...

इमरोज से दोस्ती थी, पर अनेक प्रकार की दुविधाओं में से गुजरती हुई। जिन्दगी की सब से उदास कविताएं मैंने इस वर्ष लिखीं। उन दिनों का एक अजीव सपना मुझे एक-एक अक्षर याद है —

गाड़ी में सफ़र कर रही थी। सामने की सीट पर एक बुजुर्ग चेहरा था, वड़ा नर्म-सा और चमकता हुआ।

लम्बे सफ़र में में किताबों के पन्ने पलटती रही, और फिर मेरी खामोश किताबों ने उस बुजुर्ग को बातों में लगा लिया। उसने मुझ से पूछा, 'तुमने कभी काला गुलाब देखा है?'

'काला गुलाव? ---नहीं तो।'

'थोड़ी देर में यहां एक स्टेशन आएगा, वहां से एक रास्ता एक छोटे-से गांव को जाता है। उस गांव में गुलाव के फूलों का एक वाग है, उस वाग में थोड़े-से लाल रंग के गुलाव हैं, वाक़ी सारा,वाग काले गुलाव के फूलों से भरा हुआ है।'

'सच?'

'तुम्हें मैं विश्वास के क़ायिल जाना पड़ता हूं या नहीं ?'

'मैंने तो अविश्वास की कोई वात नहीं कही।'

'तुम वह वाग देखना चाहोगी?'

मैं यही सोच रही थी-अगर मैं वह वाग देख सकूं ...

'उसकी एक कहानी भी है…'

'क्या ?'

अगर तुम उसे देखने चलो, तो मैं वहां पर ही यह कहानी सुनाऊंगा।

'में चल्ंगी।'

और फिर एक स्टेशन पर मैं और वह बुर्जुग आदमी उतर गए। एक लम्बा कच्चा रास्ता पकड़ लिया। वहां कोई सवारी नहीं जाती थी — और फिर सचमुच हम एक वाग में पहुंच गए।

इतना वड़ा और चमकदार गुलाव मैंने जिन्दगी में कभी नहीं देखा था। गुलाव की पत्तियों पर से आंख फिसल-फिसल पड़ती थी। वहुत वड़ा वाग था— एक छोटे-से हिस्से में लाल रंग के गुलाव थे और एक छोटे हिस्से में सफ़ेद दूधिया रंग के। वाक़ी सारा वाग, मीलों में फैला हुआ, काले गुलावों से भरा हुआ था।

'इसकी कहानी?'

'कहते हैं एक औरत थी। उसने वड़े सच्चे मन से किसी से मुहव्वत की। एक बार उसके प्रेमी ने उसके वालों में लाल गुलाव का फूल अटका दिया। तब औरत ने मुहब्बत के वड़े प्यारे गीत लिखे।

'वह मुहब्वत परवान नहीं चढ़ी। उस औरत ने अपनी जिन्दगी समाज के ग़लत मूल्यों पर न्योछावर कर दी। एक असह्य पीड़ा उसके दिल में घर कर गई, और वह सारी उम्र अपने क़लम को उस पीड़ा में डुवोकर गीत लिखती रही।

'आत्म-वेदना एक वह दृष्टि प्रदान करती है, जिससे कोई परायी पीड़ा को देख सकता है। उसने अपनी पीड़ा में समूची मानवता की पीड़ा को मिला लिया और फिर ऐसे गीत लिखे जिनमें केवल उसकी नहीं, जगत् की पीड़ा थी।'

'फिर?'

'जब वह औरत मर गयी, उसे इस धरती में दफ़ना दिया गया। उसकी क़ब्र पर न जाने किस तरह गुलाब के तीन फूल उग आए। एक फूल लाल रंग का था, एक काले रंग का और एक सफ़ेद रंग का ।'

'अजीव वात है!'

'और फिर वे फूल अपने आप ही बढ़ते गए। न किसी ने पानी दिया, न किसी ने देखभाल की। और धीरे-धीरे यहां एक फूलों का वाग वन गया।

'अव तुमने अपनी आंखों से देख लिया है, एक हिस्से में लाल रंग के गुलाब हैं, एक हिस्से में सफ़ेद रंग के, और वाकी सारे हिस्से में काले रंग के।'

'लोग क्या कहते हैं ?'

'लोग कहते हैं उस औरत ने जो मुहव्वत के गीत लिखे, वे लाल रंग के गुलाव वन गए हैं, जो दर्द-भरे गीत लिखे, वे गुलाव काले रंग के हो गए हैं— और जो उसने मानव-प्रेम के गीत लिखे, वे सफ़ीद गुलाव के फूल वन गए हैं…'

ृ सिर से पैर तक मुझे एक कंपन आया, और मैंने उस बुजुर्ग से पूछा, 'आपका नाम क्या है ?'

'मेरा नाम ?--मेरा नाम 'समय'।'

'समय ! आप मेरी कहानी ही मुझे सुना रहे हैं ?'

समय की मुसकराहट और मेरे अपने कंपन के कारण मेरी आंख खुल गयी। और उन्हीं दिनों लिखा—

दु:खान्त यह नहीं होता कि रात की कटोरी को कोई जिन्दगी के शहद से भर न सके और वास्तविकता के होंठ कभी उस शहद को चख न सकें—

टु:खांत यह होता है जब रात की कटोरी पर से चन्द्रमा की कलई उतर जाए और उस कटोरी में पड़ी हुई कल्पना कसैली हो जाए।

दु:खान्त यह नहीं होता कि आपकी क़िस्मत से आपके साजन का नाम-पता न पढ़ा जाए और आपकी उम्र की चिट्ठी सदा हलती रहे।

दुःखान्त यह होता है कि आप अपने प्रिय को अपनी उम्र की सारी चिट्ठी लिख लें और फिर आपके पास से आपके प्रिय का नाम-पता खो जाए…

दु:खान्त यह नहीं होता कि जिन्दगी के लंबे डगर पर समाज के बंधन अपने कांटे विखेरते रहें, और आपके पैरों में से सारी उम्र लहू वहता रहे।

दुःखान्त यह होता है कि आप लहू-लुहान पैरों से एक उस जगह पर खड़े हो जाएं जिसके आगे कोई रास्ता आपको बुलावा न दे।

दु:खान्त यह नहीं होता कि आप अपने इश्क के ठिठुरते शरीर के लिए सारी उम्र गीतों के पैरहन सीते रहें।

दुःखान्त यह होता है कि इन पैरहनों को सीने के लिए आपके पास विचारों का धागा चुक जाए और आपकी क़लम-सूई का छेद टूट जाए...

उस वर्ष के अंत में मैं एक साइकेट्रिस्ट के इलाज में भी रही, अपने आप को जानने के लिए, और उसके कहने के अनुसार हर रोज के अपने विचारों और स्वप्नों को काग़ज़ पर लिखा करती थी। उन्हीं दिनों के अजीवो-ग़रीव सपनों में से जो डॉक्टर के पढ़ने के लिए लिखे थे, कुछ ये हैं—

१

किसी वहुत ऊंची इमारत के शिखर पर मैं अकेले खड़े होकर अपने हाथ में लिये हुए क़लम से वातें कर रही थी—'तुम मेरा साथ दोगे?—िकतने समय मेरा साथ दोगे?'

अचानक किसी ने कसकर मेरा हाथ पकड़ लिया।

'तुम छलाया हो, मेरा हाथ छोड़ दो।' मैंने कहा, और ज़ोर से अपना हाथ छुड़ाकर उस इमारत की सीढ़ियां उतरने लगी।

में बड़ी तेज़ी से उतर रही थी, पर सीढ़ियां खत्म होने में नहीं आती थीं। मेरा सांस तेज़ होता जा रहा था, डर रही थी कि अभी पीछे से आकर वह छलावा मुफ्ते पकड़ लेगा।

आखिर सीढ़ियां खत्म हो गयीं, पर नीचे उतरकर देखा, सब ओर वाग़ ही वाग थे, और ज़मीन का चप्पा-चप्पा लोगों से भरा हुआ था। ये वाग भी उसी इमारत का हिस्सा थे और वहां लोगों का मेला लगा हुआ था। किसी तरफ़ लोग

रसीदी टिकट : ३४

नाटक खेल रहे थे, और किसी तरफ़ कोई मैच हो रहा था।

न जाने कहां से मेरी पुरानी साइकिल मुझे मिल गयी और मैं उस पर चढ़कर वाहर जाने का रास्ता खोजने लगी। वाग़ों के किनारे-किनारे साइकिल चलाते हुए मैं जिस तरफ़ भी जाती थी वहां आगे पत्थर की दीवार आ जाती थी और मुभे वाहर जाने का रास्ता नहीं मिलता था। मैं फिर किसी और तरफ़ साइकिल मोड़ लेती थी, पर वहां भी अंत में एक दीवार आ जाती थी और मुझे वाहर जाने का रास्ता नहीं मिलता था— इसी घवराहट में मेरी आंख खुल गयी।

२

सफ़ेद संगमरमर का एक बुत मेरे सामने पड़ा हुआ था। मैं उसकी ओर देखती रही, देखती रही, और फिर मैंने उससे कहा—'मैं तुम्हारा क्या क रूंगी! न तुम वोलते हो और न सांस लेते हो। आज मैं तुम्हें तोड़ दूंगी—तुम्हारे दुकड़े-दुकड़े कर दूंगी—तुमने मेरी सारी उम्र गंवा दी है—मेरा तसव्वुर… तुम मेरे आदर्श…' और जब मैंने उस बुत को जोर से परे फेंका, तो मैं अपने ही जोर के कारण जाग गयी।

3

मैंने देखा मेरे पास एक लड़की खड़ी हुई है। कोई वीस वरस की होगी। पतली, लंबी, और उसका एक-एक नक्ष्ण जैसे किसी ने बड़ी मेहनत से गढ़ा हो। पर उसका रंग काला और चमकदार—जैसे किसी ने काले पत्थर को तराश कर एक बुत बनाया हो।

'यह कीन है ?' मुझसे किसी ने पूछा।

'मेरी वंटी।' मैंने उत्तर दिया।

पूछने वाला कौन था, यह मुक्ते नहीं मालूम, पर उसने फिर चिकत होकर पूछा, 'मैंने तेरे दो वच्चे देखे हैं, वे वड़े सुन्दर हैं। सुन्दर तो यह भी है, पर इसका रंग…'

'वे दोनों छोटे हैं, उनका रंग गोरा है। यह मेरी सबसे बड़ी बेटी है। '' तुम जानते हो पार्वती ने एक बार अपने शरीर के मैल को इकट्ठा करके एक पुत्र, गणेश, बना लिया था—मैंने अपने मन के सारे रोप को बटकर यह बेटी बनायी है ''मेरी कला, मेरी कृति'''

ጻ

में एक उजाड़ जगह से गुजर रही थी। मुक्ते किसी की शक्ल नज़र नहीं आयी, लेकिन एक आवाज सुनाई पड़ी। कोई गा रहा था—'वुरा की तोई साहिवां मेरा तरकण टंगयोई जंड।''

१. साहित्रां ! तूने बुरा किया, मेरा तरकश पेड़ पर टांग दिया ।

'तुम कौन हो ?' मैंने उस उजाड़ में खड़े होकर चारों ओर देखकर कहा। 'मैं वहादुर मिर्जा हूं। साहियां ने मेरे तीर छिपा दिए और मुझे लोगों के हाथों बे-आयी मौत मरवा दिया।'

मैंने फिर चारों ओर देखा, पर मुझे किसी की सूरत दिखाई नहीं दी। मैंने उत्तर दिया—'कभी-कभी कहानियां करवट वदल तेती हैं, आज एक मिर्ज़ा ने मेरे तीर छिपा दिए हैं, और मुझे, एक वहादुर साहिवां को, वे-आयी मौत मरवा दिया है।'

ሂ

वादल वड़े जोर से गरजे। सारा आसमान कांप उठा। और फिर मेरे दाहिने हाथ पर विजली गिर पड़ी।

मेरे सारे गरीर को एक सख्त जोर का झटका लगा, और फिर मैंने संभल-कर अपने हाथ को हिलाकर देखा। हाथ विलकुल ठीक या, केवल एक जगह से थोड़ा लहु वह रहाथा, मानो एक खरोंच आ गयी हो।

दूसरी वार फिर विजली कड़की और मेरे उसी हाथ पर गिर पड़ी। फिर एक सख्त झटका लगा और मैंने जब हाथ को हिलाकर देखा तो वह विलकुल सावूत था, केवल एक जगह ऐसा था मानो मामूती-भी रगड़ लग गयी हो।

तीसरी वार फिर आरामान दो टुकड़े हो गया और मेरे उसी हाथ पर विजली गिर पड़ी। सहत झटका लगा, पर उसके वाद जब मैंने हाथ को हिलाया, हाथ हिलाता अवश्य था, पर एक उंगली टेढ़ी हो गयी थी। मैंने अपने दूनरे हाथ से उस उंगली को दवाया, वार-वार दवाया, तो वह सीधी हो गयी, अपनी जगह आ गयी— मैंने अपने हाथ में कलम पकड़कर देखा, मेरा हाथ विलकुल ठीक था, मेरा कलम अभी भी लिख रहा था।

इस समय मेरे मन की हालत वॉदलेअर पर के मन-जैसी थी, जव उसने 'सुन्दरता की विरद' लिखी थी।

तुम ऊंचे आसमान से उतरी हो या गहरे पाताल से निकली हो ? तुम्हारी दृष्टि, निरी शराव, दैत्यमय भी, देवमय भी।

तुम्हारी आंखों में सांफ भी, भोर भी। तुम्हारी सुगंध, जैसे सांझ की आंबी,

तुम्हारे होंठ, दारू की एक घूंट तुम्हारा मुख एक जाम…

तुम किसी खोह खन्दक़ में से उभरी हो या तारों से उतरी हो ? तुम एक हाथ से खुशी वीजती हो दूसरे से तवाही… तुम्हारे गहनों की छटा कितनी भयानक ! तुम्हारा आलिंगन जैसे कोई क़ब्र में उतरता जाए…

इसी वर्ष के आरंभ में २६ जनवरी के गणतंत्र दिवस पर भारत सरकार की ओर से मैं नेपाल गयी थी, पर मन की वड़ी उखड़ी हुई दशा थी, और वहां से जो पत्न इमरोज को लिखे थे व यह थे——

......!

कल नेपाल ने मेरे उस कलम का सत्कार किया जिससे मैंने तुम्हारे लिए मुहव्यत के गीत लिखे। इसलिए मुझे जितने फूल मिले मैंने सारे तुम्हारी याद पर चढ़ा दिए।

'हिजर दी इस रात विच कुझ रीशनी आंवदी पई''— मेरी इस किवता में तुम्हारी याद की वत्ती जल रही थी। रात साढ़े ग्यारह वजे तक इस रोशनी का जिक्र होता रहा। पास कितनी ही नेपाली, हिन्दी और वंगाली किवताएं जल रही थीं। एक फ़ारसी का शेर था—'रेगिस्तान में हम लोग धूप से चमकती हुई रेत को पानी

समझकर दोड़ते हैं, भुलावा खाते हैं, तड़पते हैं।

पर लोग कहते हैं रेत रेत है, पानी नहीं वन सकती। और कुछ सयाने लोग उस रेत को पानी समझने की ग़लती नहीं करते। वे लोग सयाने होंगे, पर मैं कहता हूं, जो लोग रेत को पानी समझने की ग़लती नहीं करते, उनकी प्यास में ज़रूर कोई कसर होगी।'—सच मेरे छलावे! मेरे सयानेपन में कोई कसर हो सकती है, पर मेरी प्यास में कोई कसर नेहीं…

२७ जनवरी, १९६०

हिच्च की इस रात में कुछ रोशनी-सी आ रही...

'राही! तुम मुझे संघ्या वेला में क्यों मिले? जिन्दगी का सफ़र खत्म होने वाला है। तुम्हें मिलना था तो जिन्दगी की दोपहर के समय मिलते, उस दोपहर का सेंक तो देख लेते'— काठमांडू में किसी ने यह हिन्दी किवता पढ़ी थी। हर व्यक्ति की पीड़ा उसकी अपनी होती है, पर कई वार इन पीड़ाओं की आकृतियां मिल जाती हैं। यह मेरी प्रतीक्षा तुम्हारे शहर की जालिम दीवारों से टकराकर सदा घायल होती रही है। पहले भी चौदह वर्ष (राम-वनवास की अविध) इसी तरह वीत गए, और लगता है मेरी जिन्दगी

१ फरवरी, १६६०

### १६६१

के वाक़ी वर्ष भी अपनी उसी पंक्ति में जा मिलेंगे ...

इस वर्ष के आरम्भ में मेरी जो दशा थी उसे उस समय इन शब्दों में लिखा था—ं हिन्दू धर्म के अनुसार जीवन के चार पड़ाव होते हैं, चार वर्ण, चार आश्रम। इनके संबंध में मुक्ते बहुत जानकारी नहीं है, पर जीवन के सफ़र में मैंने अपनी मानसिक अवस्था के चार पड़ाव अवश्य देखे हैं, और इनके संबंध में कुछ विस्तार से कह सकती हूं—

पहला पड़ाव था अचेतनता; यह वाल-वृद्धि के समान थी, जिसे हर वस्तु एक अचंभा लगती है। जिसे छोटी से छोटी वस्तु में वड़ी से वड़ी दिलचस्पी पैदा हो जाती है, और जो पल में विलख उठती है और पल में हिंपत हो जाती है।

दूसरा पड़ाव था चेतनता । यह एक भरपूर अंगों वाली, उच्छृं खल जवानी के समान थी, जिसका रोष बड़ा प्रचंड होता है, बड़ा रिवतम, जो जीवन के ग़लत मूल्यों से जब रूठ जाती है, मनने में नहीं आती और जो एक सर्प के समान नफ़रत को मिण समझकर अपने मस्तिष्क में संभाने रखती है।

तीसरा पड़ाव था दिलेरी। वर्तमान को उघेड़ने वाली और भविष्य को सीने वाली दिलेरी। सपनों को ताश के पत्तों की भांति मिलाकर और वांटकर कोई हैल खेलने वाली दिलेरी,

रसीदी टिकट: ३६

जिसकी कोई भी हार शास्त्रत हार नहीं होती, जिसके पत्ते फिर से मिलाए जा सकते हैं और जीत की आशा फिर बांबी जा सकती है। और अब चौथा पड़ाव है अकेलापन।

तीन-चार वर्ष पूर्व जव वियतनाम के प्रेसिडेंट हो ची मिन्ह दिल्ली आये थे तो एक मुलाक़ांत में उन्होंने मेरा माथा चूमकर कहा था—'हम दोनों दुनिया के ग़लत मूल्यों से लड़ रहे हैं—मैं तलवार से, तुम क़लम से।' आर हो ची मिन्ह के व्यक्तित्व का मुझ पर ऐसा प्रभाव पड़ा था कि उनके जाने के बाद मैंने एक कविता लिखी जो वियतनाम में २६ मई, १६५० के अखवार 'न्हान दान' में छपी थी, पर यह नहीं मालूम कि वह हो ची मिन्ह की नजर से गुजरी या नहीं।

फिर दिल्ली रेडियो के लिए जब 'विश्व के कुछ लोकगीत' अनुवाद करके एक घारावाहिक कम में प्रस्तुत किए तो उन्हें पुस्तक-रूप में प्रकाशित करते समय वह पुस्तक 'आशमा' हो ची मिन्ह के शब्द दोहराते हुए उन्हें ही अर्थण कर दी थी। १ मार्च, १६६१ थी जब वियतराम से मुझे हो ची मिन्ह का तार आया — I send you my friendliest admiration and kindest greetings'— तो मन की दशा कुछ बदली। साथ ही एक अंग्रेजी फ़िल्म याद आयी जिसमें महारानी एलिजांवथ जिस नवयुवक से मन ही मन प्यार करती है उसे जब समुद्री जहाज देकर एक काम सौंपती है तो दूर से दूरवीन लगाकर जाते हुए जहाज को देखकर परेशान हो जाती है। देखती है कि नौजवान की प्रेमिका भी जहाज पर उसके साथ है। वे दोनों डैक पर खड़े हैं, उस समय महारानी को परेशान देखकर उसका एक ग्रुभचिन्तक कहता है, 'मैडम! लुक ए विट हायर'— ऊपर, उस नवयुवक और उसकी प्रेमिका के सिरों से ऊपर, महारानी के राज्य का झंडा लहरा रहा था।

और मैं अपने आप से स्वयं ही कहती—'अमृता! लुक ए विट हायर!' और मैं जिन्दगी की सारी हारों और परेशानियों से ऊपर देखने की कीशिश करने लगी—जहां मेरी कृति थी, मेरी किवताएं, मेरी कहानियां, मेरे उपन्यास…

उस वर्ष जिन्दगी ने भी मेरी मदद की, मेरी नज़र ऊपर की। मार्च में ही मास्को की राइटर्स यूनियन की ओर से बुलावा मिला, और उज़वेक कवियत्री जुिल्फिया खानम का पत्र कि ताणकंद में मैं उसके घर उसकी मेहमान रहूं। यह सारा श्रेय अपने रूसी दोस्तों को देती हूं कि उन्होंने मेरे मन के बड़े नाज़ुक समय में मुफ्ते यह बुलावा देकर मुझे उदासी की गहरी यंत्रणा से निकाल लिया। मैं २३ अप्रैल को ताणकंद चली गयी। मेरी उस समय की, १६६१ की, डायरी में कई प्यारे पत्नों की यादें अंकित हैं—

जुल्फिया के दिल का जाम मुहत्वत से भरा हुआ है, और दस्तरखान पर शीरो का प्याला अनार के रस से। दोनों लाल प्यालों से वारी-वारी घूंट भरते

हुए मैं उज़बेक पुस्तकों के पन्ने पलटती रही। मुझमें और पुस्तकों के बीच भाषा की दीवार है, पर एक पुस्तक की जिल्द पर एक प्यारी लड़की की तसबीर है जिसकी आंख में एक आंसू लटका हुआ है। लगा, वह आंसू भाषा की दीवार फांद-कर मेरे आंचल में आ गिरा। मैंने कहा—'जुल्फिया! इन आंसुओं और औरत की आंखों का न जाने क्या रिश्ता है, कोई मुल्क हो यह रिश्ता बना ही रहता है…'

जुिक्तिया ने कहा, 'जब दो मन इस रिश्ते को समझ लेते हैं, तब—उस समफ की विलहारी—उनमें भी एक अटूट रिश्ता हो जाता है। मुझे लगता है, अमृता और जुिक्तिया भी जैसे एक औरत के दो नाम हैं…' और जुिक्तिया ने मेरे लिए उन्नीसवीं शताब्दी की उजवेक कवियती नादिरा की कितताएं पढ़ीं, और हम कितनी ही देर तक नादिरा और महजूना के काव्य में डूब रहे…

आज समरकंद में एक किव आरिफ़ ने 'लाला' के दो फूल लाकर हम दोनों को दिए। दोनों का रंग लाल, और एक-सी सुगंघ थी, पर मैंने और जुल्फ़िया ने आपस में वे फूल वदल लिये, जैसे मेरे देश में दो सहेलियां अपनी चुनरियां वदल लेती हैं…

जुल्फिया कहने लगी, 'दो फूल, पर एक खुशवू । दो देश, दो भापाएं, दो दिल, पर एक दोस्ती ···'

फिर कुछ पल बाद जुल्फिया ने कहा, 'पर इन फूलों में दर्द का दाग़ नहीं है, हमारे दिलों में दर्द के दाग़ हैं...'

मुझे नादिरा का शेर याद आया, जिसमें वह वुलवुल से कहती है कि अगर तेरे गले के गीत चुक गए हैं तो इस निदरा के कलाम से फ़रियाद ले जा, और मैंने कहा, 'मैं लाला फूल से कहती हूं कि अगर तुफी अपने दिल के लिए दर्द के दाग़ नहीं मिले तो मुझसे या जुल्फ़िया से कुछ दाग़ उधार ले जा!'

जुल्फ़िया को कुछ याद आ गया। कहने लगी, 'हां, लाला के ऐसे फूल भी होते हैं जिनकी छाती में काले दाग होते हैं। चलो, खेतों में वे फूल ढूंढें!'

फिर मैं और जुल्फिया खेतों की मेंड़-मेंड़ चलते हुए वे दागदार फूल ढूंढते रहे…

नवी जान, मेरा उज़बेक दुभाषिया, साथ था । वह लाला का एक खास फूल खोज कर ले आया, और मुझसे कहने लगा, 'इस फूल की छाती में हिज्य के काले दाग़ तो नहीं हैं, पर रोज़नी के सिल्की दाग़ ज़रूर हैं।'

फूल की पंखुड़ियों में छिपे हुए सचमुच सिल्की रंग के निशान थे। मैंने उसका शुक्रिया अदा किया और जुल्फिया से कहा, 'ये दाग शायद इसलिए रोशन हैं क्योंकि इनमें याद के चिराग जल रहे हैं…'

जुल्फिया मुसकराई, कहने लगी, 'अमृता! क्या यह यादें हमारी अपनी ही

रसीदी टिकट: ४१

करामात नहीं हैं ? नहीं तो ये मर्द …'

और हम मदों की वात को वीच में ही छोड़कर अपनी कविताओं, अपनी करामातों की वातें करते रहे...

ताशकंद में आजकल हिन्दुस्तान से उर्दू किन अली सरदार जाफ़री भी आए हुए हैं। आज अचानक मुलाक़ात हो गयी तो जुल्फ़िया ने उन्हें अपने घर दावत पर वुला लिया। दावत में एक 'टोस्ट' पेश करते हुए जुल्फ़िया ने कहा, 'हमारे देश में छोटी लड़की को 'खान' और वड़ी को 'खानम' कहते हैं, सो अमृता का नाम वनता है अमृता खानम। अगर हम अमृता लफ़्ज का उज़बेक भाषा में अनुवाद करें तो वनता है उलमस। सो मैं उलमस खानम के नाम पर 'टोस्ट' पेश करती हूं।'

जवाव में अली सरदार जाफ़री ने 'जुल्फ़' शब्द का अनुवाद हिन्दी में किया 'अलक' और जुल्फ़िया के नाम का भारतीकरण करके 'टोस्ट' पेश किया 'अलका कुमारी के नाम '!

टोस्ट पेश करने की मेरी वारी आयी, तो मैंने एक कविता की दो पंक्तियां पढ़ीं:

'चिरां विछुन्नी कलम जिस तरहां घुटके काग़ज़ दे गल लग्गी। भेत इशक़ दा खुलदा जावे... इकक सतर पंजाबी दे विच, इकक सतर उज़बेक सुणी वे, फेर काफ़िया मिलदा जावे...'

उज़वेकिस्तान की एक वादी का नाम खावीदा हसीना हुआ करता था, सोयी हुई सुन्दरी, पर अव जब वह समाजवादी राज्य के वाद कामों से व्याही गयी है तो उसका नाम फ़रग़ाना वादी हो गया है। यहां रेशम की मिलें हैं। लोग कहते हैं—'एक वर्ष में यह वादी जितना रेशम बुनती है, अगर उसका एक सिरा घरती पर रखें तो दूसरा चांद तक पहुंच जाएगा…' इन रेशम की मिलों की डायरेक्टर औरतें हैं, उन्होंने अपनी मिलें दिखायीं, मुक्ते रंगीन रेशम का एक कपड़ा सौगात दिया, और मुझसे संदेशा मांगा। कल पहली मई है, विश्व भर के मज़दूरों का

१. चिरकाल से विछुड़ी हुई कलम जिस तरह कसकर काग्रज के गले लगी है और इण्क का राज खुलता जा रहा है एक पंक्ति पंजाबी में है, और एक पंक्ति उजवेक में फिर भी काफ़िया मिलता जा रहा है।

दिन—सो, दो पंक्तियों की एक किवता में संदेशा दिया: ' 'कुड़िये रेशम कत्तदीए ? मई महीना पूरन आया, लक्ख मुरादां तेरियां कुड़िये सुपणे उणदीए ! पच्छी दे विच रख लै लख दुआवां मेरियां…'

एना खान ने दस्तरखान पर कोन्याक, शहद और अनार का रस रखकर मुझसे पूछा, 'वताओ, मेरी मेहमान! मैं तुम्हारे लिए क्या गाऊं?'

मैंने कहा, 'एना! अपने देश का वह गीत गाओ, जो कोन्याक जैसा तल्ख हो, शहद जैसा मीठा, और अनार के रस जैसा लाल...'

वह हंसने लगी—'अच्छा, और भेड़ के भुने हुए मांस जैसा आणिकाना गीत!'

उसने और लाला खानम ने आज बहुत प्यारे गीत गाए। अन्त में लाला खानम ने यह भी गाया—'यह हमारे माथे का नसीव, कि हमने तुमें ढूंढ लिया, आज तू हमारे देश की मेहमान…'

इस दस्तरखान के लिए शुक्रिया अदा करते हुए मेरे दिल की तहें भी उनके प्यार से भीग गयीं। कहा, 'कभी मैंने एक गीत लिखा था कि जिन्दगी मुक्ते अपने घर बुलाकर मेहमाननवाजी करना भूल गयी, पर आज मैं अपना यह शिकवा वापस लेती हं…'

आज ताशकंद से स्तालिनावाद आयी हूं। जुल्फिया साथ नहीं आ सकी, अकेली आयी हूं। हवाई अड्डे पर कितने ही ताजिक लेखक आए हुए हैं, उनमें ताजिकस्तान के सबसे बड़े कवि मिर्ज़ा तुर्सनजादे भी हैं…

उनसे मिली तो मैंने कहा, 'महान ताजिक शायर को मेरा सलाम! आपके लिए लाए हुए एक और सलाम की मैं क़ासिद भी हूं, वह सलाम जुल्फ़िया का है। हमारे उर्दू शायर फ़ैज अहमद फ़ैज के शब्दों में "शायर सलाम लिखता है तेरे हुस्न के नाम!"

तो मिर्ज़ा तुर्सनजादे बहुत हंसे, 'एक सलाम जुल्फ़िया का, दूसरा फ़ैंज के लफ़्ज़ों में, तीसरा ऐसे क़ासिद के हाथ, मेरा हाल क्या होगा ?'

शहर से वीस मील दूर पहाड़ के दामन में एक नदी के किनारे लेखक-गृह वने

१॰ रेशम बुनने वाली दोशीजा!
मई का महीना तेरी लाखों मुरादें पूरी करने के लिए आया है।
सपने बुनने वाली सुन्दरी!
अपनी डिलिया में मेरी लाखों दुआएं रख लो!

हुए हैं। इस नदी का नाम है 'वरज-आव' (नाचता हुआ पानी)। यहां आज ताजिक लेखकों ने मुझे रात के खाने की दावत दी है। अमन के, दोस्ती के, और कलमों की अमीरी के नाम जाम भरते हुए, और 'टोस्ट' देते हुए—सबने वारी-वारी बहुत प्यारी किवताएं पढ़ीं। फिर अचानक नन्ही-नन्ही बूंदें वरसने लगीं तो मिर्जा तुर्सनजादे ने कहा, 'आज हमने मिट्टी में दो देशों की दोस्ती का बीज वोया है, सो आसमान पानी देने आया है...'

एक कवि ने पूछा--'आपके देश में, सुना है, एक आशिक़ों का दरिया है, उसका नाम क्या है?'

मैंने बताया, 'चिनाव' और कहा—'आपके देश में वरज-आव! सो, देख लीजिए हमारे दिरयाओं का काफिया भी मिलता है...'

अजरवैजान की राजधानी वाकू में भी वड़े अच्छे लोग मिले, विशेषकर वहां की लेखिकाएं, निगार खानम, और लगभग पचीस पुस्तकों की लेखिका मिखारद खानम दिलवाजी, और ईरानी कवियदी मदीना गुलगुन। उन तीनों में में चोथी एक सहेली की भांति हिल-मिल गयी तो अपनी किवताएं पढ़ते हुए हमने दूर उजवेकिस्तान में वैठी जुल्फिया को भी याद किया। उसकी एक किवता पढ़ी, तो वहां के विख्यात किव रसूल रजा ने जो 'टोस्ट' पेश किया, वह अभी तक मेरी डायरी में लिखा हुआ है—'यह तो पांच शायर औरतें मिल गयी हैं, पांच पानियों की तरह, और यहां अजरवैजान की राजधानी वाकू में पूरा पंजाव वन गया। सो, मैं पंजाव की सलामती के लिए जाम पीता हूं…'

इसी महफ़िल में वारहवीं शताब्दी की एक अज़री कवियती महसती गंजवी का कलाम भी पढ़ा गया, और तब मैंने इस महफ़िल को 'आठ शताब्दियों की महफ़िल' कहकर कहा —'कभी मैंने एक किता लिखी थी: मिल गयी थी इसमें एक चूंद तेरे इक्क की, इसलिए मैंने उम्र की सारी कड़वाहट पी ली, पर आज इस महफ़िल में वैठे हुए मुक्ते लग रहा है कि मेरी उम्र के प्याले में इंसानी प्यार की बहुत-सी बूंदें मिल गयी हैं, और उम्र का प्याला मीठा हो गया है।'

### सफ़र की डायरी

गंगाजल से लेकर बोडका तक यह सफ़रनामा है मेरी प्यास का। इस मन के सफ़र का जिक करते हुए कई देशों के सफ़र का जिक भी उसमें शामिल है। पर इन नृंदर स्मृतियों का आरंभ जिस दिन हुआ था वह दिन मेरे उदास दिनों की एक

भयानक स्मृति है, जैसे भोर होने से पहले रात और काली हो जाती है। उन दिनों में दिल्ली रेडियो में नौकरी करती थी। एक शाम दफ़्तर के कमरे में बैठी हुई थी कि सज्जाद जहीर मिलने आए। कुछ देर दुविधा में चुप रहे, फिर संकोच भरे शब्दों में कहने लगे, 'भारतीय लेखकों का एक डेलीगेशन सोवियत रूस जा रहा है। मैं चाहता हूं आप भी इस डेलीगेशन में हों। पर कल की मीटिंग में किसी भाषा के किसी लेखक ने आपके नाम पर एतराज नहीं किया, पर पंजाबी लेखकों ने सख्त एतराज किया है…' और उन्होंने और भी संकोच भरे शब्दों में वताया, 'वे कहते हैं, अगर अमृता डेलीगेशन में होगी तो हमारी पित्नयां हमें डेलीगेशन के साथ नहीं जाने देंगी…मैं अजीव मुहिकल में पड़ गया हूं।'

इस घटना को मैंने वाद में 'दिल्ली की गिलयां' उपन्यास में लिखा था। उसमें सज्जाद जहीर का नाम राजनारायण लिखा था। और उस दिन जव सज्जाद जहीर ने अपनी यह मुश्किल वताकर कहा कि अगर मैं उनकी कमेटी के नाम एक चिट्ठी लिख दूं कि मैं डेलीगेशन में जाना चाहती हूं तो वह कमेटी की ऊपर के स्तर की मीटिंग में यह चिट्ठी रखकर मेरे जाने का फ़ैसला कर लेंगे, और तब मैंने उन्हें जवाब दिया था, 'आपने यूं ही आने की तकलीफ़ की। आपने यह कैंसे सोच लिया कि मैं किसी डेलीगेशन के साथ जाना चाहूंगी। मैंने अपने मन में फ़ैसला किया हुआ है कि मैं जव भी किसी देश जाऊंगी, अकेली जाऊंगी। सोवियत रूस को अगर मेरी जरूरत होगी तो मुफ़े अकेली को बुलावा भेजेंगे, नहीं तो नहीं सही।'

१६६० में मास्को की राइटर्स यूनियन की ओर से मुझे अकेली को बुलावा आया और अप्रैल १६६१ में मैं ताज्ञकंद, ताजिकिस्तान, मास्को और अजरवैजान गयी।

फिर १६६६ में वल्गारिया ने मुझे अकेली को बुलावा दिया था, और मैं वल्गारिया और मास्को गयी थी।

उसी वर्ष के अंत में जाजिया के किव शोता रुस्तावैली का आठ सौ साला जश्न मनाया गया था जिसके लिए मैं १९६६ में फिर मास्को, जाजिया और आर्मीनिया गयी थी—अकेली।

१६६७ में हमारी सरकार ने कल्चरल एक्सचेंज में मुझे यूगोस्लाविया, हंगरी और रोमानिया भेजा था, हर मुल्क में तीन-तीन हफ़्ते के लिए। और वहां वल्गारिया ने अपने खर्च पर मुक्ते अपने देश बुला लिया था, और वेस्ट जर्मनी ने अपने खर्च पर अपने देश—और वापसी में तेहरान ने कुछ दिनों का बुलावा दे दिया था।

१६६६ में नेपाल में अपनी इंडियन एम्बेसी के निमंत्रण पर वहां गयी थी। और १६७२ में यूगोस्लाविया की विशेष मांग पर हमारी भारतीय सरकार ने

कल्चरल एक्सचेंज के सिलसिल में मुफ्ते फिर तीन देशों में तीन-तीन हफ़्ते के लिए भेजा था — यूगोस्लाविया, चेकोस्लोवािकया और फ्रांस, जहां से अपने खर्च पर मैं लंदन और इटली भी गयी थी। वापसी पर ईजिप्ट ने काहिरा में एक हफ़्ते का इनविटेशन दे दिया, सो लौटते हुए वहां भी गयी।

और उसके वाद १६७३ में विश्व शांति कांग्रेस के अवसर पर मास्को गयी ।

मुझे डायरी लिखने की आदत नहीं है लेकिन सफ़र में ज़रूर लिखती हूं। उन दिनों की कई यादें मेरे सामने मेरी डायरी के पन्नों में अंकित हैं:

अजीव अकेलेपन का एहसास है। हवाई जहाज की खिड़की से वाहर देखते हुए लगता है जैसे किसी ने आसमान को फाड़कर उसके दो भाग कर दिए हों। प्रतीत होना है—फटे हुए आसमान का एक भाग मैंने नीचे विछा लिया है, दूसरा अपने ऊपर ओढ़ लिया है "मास्को पहुंचने में अभी दो घंटे वाक़ी हैं। पर खयालों के अकेलेपन से चलकर कहीं पहुंचने में अभी मालूम नहीं कितना समय वाक़ी है."

२४ मई, १६६६

जहां तक दृष्टि जाती है, धरती पर वादलों के खेत जगे हुए दिखाई देते हैं। किसी जगह कहीं-कहीं जैसे वादलों के बीज कम पड़े हों, पर किसी जगह इतने घने हैं मानो वादलों की खेती वड़ी भरकर हुई हो, और इन खेतों पर से गुजरता हुआ हवाई जहाज वादलों की कटाई करता हुआ प्रतीत होता है। और ऐसा लगता है जैसे गेहूं के खेतों में घूमते हुए गेहूं का दाना मुंह में डालकर कभी आदम वहिण्त से निकाला गया था, उसी तरह वादलों के खेतों में चलते हुए इन खेतों की सुगंध पीकर आज आदम घरती से निकाला गया है...

सोफ़िया के हवाई अड्डे पर विलकुल अजनवी-सी खड़ी हूं। अचानकं किसी ने लाल फूलों का एक गुच्छा हाथ में पकड़ा दिया है, और साथ ही पूछा है—'आप अमृता—?' और मैं लाल फूलों की उंगली पकड़ अजनवी चेहरों के शहर में चल दी हूं…

२५ मई, १६६६

अभी वल्गारिया के राष्ट्रीय नेता गेओर्गी दिमीत्रोफ़ को देखा है जिसकी रूह लोगों ने अपनी रूह में वसा ली है, और जिसका शरीर विज्ञान की सहायता से संभाल लिया गया है '''उसे १६३३ में हिटलर ने क़ैंद कर लिया था। उस समय लेखकों ने ही उसे वचाने की कोशिश की थी। फ्रांस के रोम्या रोलां ने उसके लिए क़लमी संघर्ष आरम्भ किया था, और उसने स्वतन्त्र होकर फिर १६४४ में वल्गारिया को फ़्रांसिस्ट शासन से स्वतन्त्र करवा लिया था। आज लोग मुझसे

कह रहे हैं — 'यह हमारा दिमीब्रोफ़ आपके गांधी जैसा है, आपके नेहरू …'

२५ मई, १६६६,

अपने देश को जर्मन जुए से स्वतंत्र कराने वाले वलगारियन सिपाहियों के बुत देख रही हूं। तीन किलोमीटर लम्बे और इतने ही चौड़े घेरे में बना हुआ बुतों का यह वाग, स्वतन्त्रता का वाग कहलाता है ••• ये बुत गुलाम जिन्दगी की पीड़ाओं की और स्वतंत्र जिन्दगी के इश्क की मुंह-बोलती तसवीरें हैं •••

२६ मई, १६६६

आज दोपहर विदेशों से सांस्कृतिक संबंधों के विभाग के वाइस प्रेसिडेंट प्रोफ़ेसर स्टेफ़ान स्टैन्टशेव से बहुत दिलचस्प मुलाक़ात हुई। वड़े गंभीर व्यक्ति हैं, इसलिए प्रेस के सेंसर के वारे में मैं वातें कर सकी। कहा, 'यह ठीक है कि लिखने-वोलने की स्वतंत्रता में जब-तक लिखने-वोलने वाले को उत्तरदायित्व की पहचान नहीं होती, तब बहुत कुछ ग़लत भी अस्तित्व में आ जाता है। पर इसके दूसरे पक्ष के वारे में सोच रही हूं कि अगर लिखत उत्तरदायित्वपूर्ण हो, पर भिन्न विचारों और भिन्न दृष्टिकोण के कारण भिन्न प्रकार की हो, तो उसका क्या होगा ?'

उनका उत्तर भी संभला हुआ है— 'हमारी संस्था दृष्टि को विशाल रखती है, नए प्रयोगों को परवान करती है, पर हो सकता है कि इसकी परिधि कुछ अच्छी कृतियों के लिए हानिकारक भी हो ... पर वीमार साहित्य के अस्तित्व में आने की अपेक्षा यह कम हानिकारक है...'

जानती हूं, समय ठहर नहीं सकता, प्रश्न भी ठहर नहीं सकता। यह समाजवादी व्यवस्था में भी रास्ता खोजेगा। आज की वातचीत का वातावरण खुशगवार है, मिस्टर स्टैन्टशेव कह रहे हैं, 'बुरे से श्रेष्ठ तक पहुंचे हैं, श्रेष्ठतम तक भी पहुंचेंगे…'

२७ मई, १६६६

आज बलगारियन लेखकों की महफ़िल में किवताएं पढ़ीं। अर्थों की तह में उतर जाने के लिए भाषा की मजबूरी का वन्द दरवाज़ा कभी वलगारियन, कभी रूसी और कभी फ्रेंच शब्द से खोला जा रहा था। वहां यूगोस्लाविया से आए हुए मेहमान किव ज़लात्को गोर्यान ने मेरी सबसे अधिक सहायता की। गोर्यान को फ्रेंच और जर्मन से अंग्रेज़ी में अनुवाद करने का बहुत अनुभव है, इसलिए आज उन्होंने मुझ पर बहुत प्यारा-सा एहसान किया है— 'में आपका सबसे अच्छा दोस्त हूं। आप यूगोस्लाविया के इस दोस्त को याद रिखएगा। इसने आपकी किवताओं के अर्थ करने में बहुत मदद की है...'

२६ मई, १६६६

आज शाम वल्गारिया के महान लेखकों ईवान वाज़ोव,पीयो यावोरोव

रसीदी टिकट: ४७

और निकोला वापत्सारोव के ऐतिहासिक घरों को देखा। प्रापत्सारोव की किवताओं का पंजावी अनुवाद मैंने, कई वर्ष हुए, किया थाए वह भेरी अनुवाद की हुई पंजावी पुस्तक भी उसके ऐतिहासिक घर में रखी हुई है। आज उसकी मेज को, उसके कलम को, उसकी वाय की केतली को हाथों से प्रशा को आंगे भर-भर आयी। लगा, कई वर्ष पहले जब मैंने उसकी किवताओं का अनुवाद किया था, तब से उसकी कई पंक्तियां जो कानों में पड़ी थीं और जावद कानों में ही अटककर रह गई थीं, वे आज कानों में सुलग उठी हैं—'कल यह जिन्दगी सयानी होगी ''यह विश्वास मेरे मन में वैठा है और जो इस विश्वास की लग सके वह गोली कहीं नहीं ''वह गोली कहीं नहीं ''ये पंक्तियां उसने १६४२ में फ़ासिस्टों के हाथों कत्ल होने से कुछ समय पहले लिखी थीं। लगा, उस विश्वास को जिसे सृष्टि के आरंभ से गोली नहीं लग सकी. आज हाथ से छूकर देख रहीं हैं 'रह मई, १६६६

सोफ़िया से १६० किलोमीटर दूर वतक गांव में उस चर्च के सामने खड़ी हूं जहां १८७६ में तुर्क शासन की दासता से मुक्त होने के लिए जूझते हुए गांव के दो हजार मर्द, औरतों और बच्चों ने शरण लेकर अपनी रक्षा का यत्न किया था वह कुआं देख रही हूं जो चर्च के गिर्द घेरा पड़ जाने के कारण चर्च में घिरे हुए प्यासे लोगों ने अपने नाखूनों से खोद-खोदकर पानी निकालने का प्रयत्न किय था। यह सब-के-सब १७ मई को दुश्मन के हाथों मारे गए—दो हजार मनुष्यों के हिड्डयां और खोपड़ियां शीशे के ढक्कनों के नीचे संभाल कर रखी हुई दिखा दे रही हैं। दीवारों में हमारे पंजाब के जलियां वाला वाग की दीवारों की भारि गोलियों के निशान पड़े हुए हैं...

३१ मई, १६६

आज पलोविदव कस्वे में वह प्रिटिंग मशीन देखी जिस पर दासता के विरू साहित्य छपा करता था, शासन की चोरी से । और वे वेडियां देखीं जिन मनुष्य वांधे जा सकते थे, पर समय नहीं ...

कालोफ़ीर कस्वे से गुजर रहे थे कि देखा—मानो सारा कस्वा ही हाथों फूल लिये एक स्थान पर इकट्टा हो रहा हो। मालूम हुआ, आज २ जून है। १६७ में भी यही तारीख थी जब यहां का एक बहुत प्यारा किव खरिस्तो बीति! करल किया गया था। एक दिन वह किवता लिखते-लिखते, अपनी बीस दिन व बच्ची को चूमकर, और हाथों में बन्दूक लेकर अपने देश की रक्षा के लिए विव हो गया था। और जब करल हुआ तब उसकी आयु सत्ताईस वर्ष पांच महीने थी उसके साथी उसके साथ मिलकर लड़ते और उसकी किवताएं गाते-गाते मां गए मेंने आज रात को खरिस्तो बोतिफ़ की एक किवता का सम्बाद किया थे

आज गाम को वहुत जोर की वर्षा हुई। वाहर नहीं जा सकी, इसलिए होटल के कमरे में वैठकर वल्गारिया का एक प्रसिद्ध उपन्यास 'अन्डर द योक' पढ़ती रही। हैरान हुई कि उपन्यास की मुख्य नायिका का नाम राघा है। कई जगह राधिका भी लिखा हुआ है। रात को खाने के समय अपने दुभाषिये से हंसी-हंसी में कहती रही—'राधा बल्गारियन कैसे हो गई? कृष्ण तो भारत का था—शायद कृष्ण से मिलने के लिए राधा वल्गारिया से ही गयी हो…'

१३ जून, १६६६

सवेरे एक अखवार के सम्पादक ने मेरी कविता का अनुवाद किया—
चांद-सूरज दो दवातें कलम ने डोबा लिया
हुक्मरानो, दोस्तो !
गोलियां, वन्दूकें और ऐटम चलाने से पहले
यह खत पढ़ लीजिये…
साइन्यदानो, दोस्तो !
गोलियां, वन्दूकें और ऐटम बनाने से पहले
यह खत पढ़ लीजिये
सितारों के अक्षर और किरनों की भाषा
अगर पढ़नी नहीं आती
किसी आशिक अदीव से पढ़वा लवो
अपनी किसी महबूब से पढ़वा लवो
अपनी किसी महबूब से पढ़वा लवोः
आज दोपहर को जब विदेशों से सांस्कृतिक संबंधों के विभाग ने मुक्ते विदाईविद्या, वहां कुछ किव भी थे, बल्गारिया की सवसे अधिक प्रसिद्ध कवियती

भोज दिया, वहां कुछ किव भी थे, बलगारिया की सबसे अधिक प्रसिद्ध कवियती ऐलिस्वेता वागरीआना भी, डोरा गावे भी—और ह्मारी दोस्ती के जाम पेश किए गए। डोरा गावे ने महिला किव होने के नाते एक महिला प्रधानमंत्री का मान करते हुए इंदिरा गांधी के नाम पर 'टोस्ट' पेश किया, और तब मैंने मोरपंख की पंखियां सीगात देते हुए अमन के नाम पर कहा—'यह रंगीन पंख हमारे देश के राष्ट्रीय पक्षी के हैं। हम सारी दुनिया में अमन चाहते हैं, ताकि हमारा राष्ट्रीय पक्षी दुनिया के आंगन में नाच सके…'

१४ जून, १६६६

जैसे ही ज्ञाम पड़ती है मास्को यूनियिसटी परी-महल की तरह झिलमिलाने लगती है। उसके ठीक सामने खड़े होकर, और उस ऊंची जगह से नीचे वहते हुए मास्को दिरया की ओर देखें तो दिरया की बांहों में लिपटे हुए शहर की

रसीदी टिकट : ४६

जगमगाहट दिखाई देती है। एक सुन्दर वास्तविकता के युद्ध के जूनी दिखाओं को तैर कर, और भूख के मरुस्थलों को चीरकर पायी हुई वास्तविकता।

२५ सितम्बर, जाजिया में वहां के एक प्यारे कवि शोता हस्तायें जी का आ सौ साला जश्न मनाया जा रहा है। समय के अधिकारियों ने जब उसे देश-निकाल दिया था, वे क्या जानते थे कि समय के सागर में मल-मल नहांकर, उसे कहानी एक जल-परी की तरह निकल आएगी

तव देश में उसका नाम लेना भी जुर्म वन गया था, इसलिए लोगों ने उसैंय रचनाओं को कंठस्य कर लिया। आज जाजिया के उन दी व्यक्तियों का सम्मा किया गया है जिन्हें रस्तावैली का समस्त काव्य मुंह-जवानी याद है

तवित्सी की एक ऊंची पहाड़ी पर एक जाजियन औरत का बुत बना हुउ है जिसके एक हाथ में तलवार है और एक हाथ में अंगूर के रस का प्याला तलवार दुश्मनों के लिए, और अंगूर के रस का प्याला देश-मिनों की भेट

आज मैटेखी चर्च देखा जो छह शताब्दी तो चर्च रहा था, पर अठारहर शताब्दी में आक्रांताओं के हाथों बन्दीगृह वन गया था। मैक्सिम गोर्की ने अ यहां क़ैंद काटी थी...

तविलसी से १६० किलोमीटर दूर वारजो भी वैली की ओर जाते हुए राहें में गोरी कस्वा भी आया। यहां स्टालिन का जन्म-गृह देखा।

वियव के प्रत्येक देश से लेखक आए हुए हैं। वारजोभी की भाम लेखव मिलन के लिए रखी गई है। प्रत्येक देश के लेखक ने आज से बेहतर जिन्दगी व आशा में कुछ शब्द कहे, पर जब वियतनाम का क्वि चे लिन बिन उठा तो सब व मन भर आया। आज उसके शब्द थे—'हमारी कविता लहू के दरिया पार क रही है। आज यह केवल हथियारों की बात करती है ताकि कभी यह फूलों की वा कर सके। हमारे सिपाही जब रणक्षेत्र में जाते हैं, लोग कविताएं लिखकर उनव जेवों में डाल देते हैं। हम उन जेवों की कुशल-कामना करते हैं जिनमें कविता पड़ी हुई हैं। आज अगर हमने कविता को बचा लिया तो समझिये कि मनुर को बचा लिया…'

और अभी, मेरी बांखें भर आयी हैं। वियतनाम के इस किव ने मेरे पा आकर कहा है— 'आप हिन्दुस्तान से आयी हैं न? आपका नाम अमृता हैं?' चिकत हो गयी, तो उसने बताया—'वियतनाम से आते समय हमारे प्रसि किव स्वन जियाओं ने मुझसे कहा था कि अगर कोई औरत हिन्दुस्तान से आ हुई होगी तो उसका नाम अमृता होगा, उसे मेरी याद देना…'

मन में एक प्रार्थना उठ रही है—काश, दुनिया की सारी सुन्दर कवित मिल जाएं और वियतनाम की रक्षा कर सकें ...

आज आमींनिया की राजधानी यिरेवाम में उसके पुरातन हस्तलिखित लिपियों का संग्रहालय देखा। ये लोग सदा विश्व के अनेक भागों में विखरे रहे। यहां तिमल भाषा में लिखे उनके इतिहास के पन्ने भी सुरक्षित रखे हुए हैं जो कभी इन्होंने दक्षिण भारत में वसने के समय लिखे थे…

आज तेरहवीं शताब्दी का एक गिरजाघर देख रही थी जो एक पहाड़ को शिखर की ओर से काट-तराशकर बनाया गया है। देखा—ऊंचे चवूतरे पर से एक छोटी-सी सीढ़ी पत्थरों की एक गुफा में जाती है। गुफा पर कुछ मोह आ गया, झिझकते हुए किसी से पूछा— 'मैं इसके अन्दर जा सकती हूं?' वह स्थान जैसे मुझे अपनी ओर खींच रहा था, पर स्वयं ही मैंने झिझककर कहा—'शायद नहीं,' क्योंकि देखा—लोग उस चवूतरे को होंठों से चूम रहे थे, सो सोचा—शायद उस पर पैर रखकर आगे नहीं जाया जा सकता। पर मुफे उत्तर मिला—'उस गुफा में एक आला है, वहां दीया जलाकर हमारे लेखक, आक्रमणकारियों की चोरी से, समय का इतिहास लिखते थे। आप इस चवूतरे को पार करके, जितनी देर चाहें गुफा में वैठ सकती हैं…'

तविलसी में वर्तानिया के एक लेखक ने मुझसे पूछा था—'आपको कभी किसी विशेष देश के लोगों से विशेष साम्भेदारी लगती है?' तो मैंने उत्तर दिया था, 'इस तरह मुभे किसी देश में कभी नहीं लगा, पर कई कितावों के कई पात्रों से लगने लगता है...'

आज यिरेवान के एक गिरजाघर की एक गुफा ने मेरे संग इस प्रकार अचानक मोह डाल लिया है, तो सोच रही हूं कि केवल किताबों के पात्र ही नहीं, कोई कोने-खुदरे भी ऐसे होते हैं जो अजनवी देशों में कुछ अपने लगने लगते हैं...

२ अक्तूबर, १६६६

मास्को से कोई दो सी किलोमीटर का लम्बा रास्ता वृक्षों में लिपटा हुआ है। सुना हुआ था कि रूस के जंगलों का पतझड़ दर्शनीय होता है। आज देख रही हूं— पेड़ों के पत्ते सोने के चौड़े पत्तों के समान झूलते हुए लगते हैं। कई पेड़ों के तने विलकुल सफ़ेद हैं, मानो चांदी के पेड़ों पर सोने के पत्ते उगे हुए हों…

यास्नाया पौलियाना में आज टॉल्स्टाय के घर में खड़ी थी, उस कमरे में जहां उसने 'वार एण्ड पीस' उपन्यास लिखा था। उसके शयन-कक्ष के पलंग के पास टॉल्स्टाय की एक सफ़ेद कमीज टंगी हुई है। पलंग की पट्टी पर मैं एक हाथ रखें खड़ी थी कि दाहिने हाथ की खड़की में से हल्की-सी हवा आयी और उस टंगी कमीज की बांह हिलकर मेरी वांह से छू गई...

एक पल के लिए जैसे समय की सूइयां पीछे लीट गई — १६६६ से १६१० पर आ गई, और मैंने देखा — शरीर पर सफ़ेद क़मीज पहनकर वहां दीवार के

पास टॉल्स्टाय खड़े हुए हैं ...

फिर लहू की हरकत ने शान्त हाकर दखा, कमर म काइ नहा था, आर वाए हाथ की दीवार पर केवल एक सफ़ेद कमीज टंगी हुई थी :

ं न अनत्वर, १६६६

'पोएट्री इज ए कन्ट्री विदाउट फ़न्टियर्ज' कहते हुए यूगोस्लाविया, वाले प्रति वर्ष अगस्त के अन्त में आखरिद झील से दिसयों कोसों की दूरी पर सतरगा शहर में दिरया दिरम के किनारे पर कविता का मेला लगाते हैं। पहले दिन केवल मैसिडोनियन भाषा की कविताएं पढ़ी जाती हैं, और दूसरी रात सारी यूगोस्लाव भाषाओं और मेहमान भाषाओं के कवियों के लिए होती है। सब कवि दिरया के पुल पर खड़े होकर कविताएं पढ़ते हैं, और सुनने वाले दिरया के दोनों किनारों पर बैठकर सुनते हैं, बहुत से नावों में बैठकर भी। जलती हुई मंशालों की, और विजली की रोशनी दिरया में झिलिमलाती है, तो यह रात किसी परी-कथा के समान हो जाती है। कवि अपनी-अपनी भाषाओं में कविताएं पढ़ते हैं और उनके अनुवाद यहां के विख्यात अभिनेता पढ़ते हैं। जब किसी देश का कि कविता-पाठ करता है, तव उस देश का झंडा लहराया जाता है। आज यहां कविता पढ़ना मेरे जीवन का बहुत प्यारा अनुभव है. यह सब तालियां हिन्दुस्तान के नाम पर हैं—कालिदास के देश के लिए, टैगोर के देश के लिए, नेहरू के देश के लिए

२६ वगस्त, १६६७

कल आखरिद से स्कोपिया पहुंचने के लिए जिस कार का प्रवन्ध किया गया था, उसमें इथियोपिया का एक किव अबरा जंबेरी भी था, और इथियोपिया का प्रिन्स महत्तेमा सेलासी भी। हम अधिकांश रास्ता सतरुगा में हुए किवता के मेले की वातें करते रहे, पर एक जगह रुककर बीअर का एक-एक गिलास पीते हुए इथियोपिया के प्रिन्स का मन छलक उठा, 'आप किव लोग भाग्यशाली हैं वास्तिवक संसार नहीं वसता तो कल्पना का संसार बसा लेते हैं ... में वीस वरस् वायिलन वजाता रहा, साज के तारों से मुझे इश्क है, पर युद्ध के दिनों में मेर दाहिने हाथ में गोली लग गई थी, अब मैं वायिलन नहीं वजा सकता... संगीर मेरी छाती में जैसे जम गया है ... "

इतिहास चुप है, मैं भी कल से चुप हूं—संगीत के आशिक हाथों को गोलिय क्यों लगती हैं, इसका उत्तर किसी के पास नहीं है • • इस प्रश्न के सामने केवर खामोशी की वन्द गली है • • •

३० अगस्त, १९६६

वेलग्रेड से कोई सी मील दूर कागुयवाच ग्रहर के पहलू में खड़े हुए दूर तक एक हरा निर्जन दिखाई देता है। इस निर्जन में दो सफ़ेद पंख दिखाई देते हैं, कोई अठारह गज लम्बे और जमीन से लगभग दस गज ऊंचे। तब १६४१ था, अनत्वर महीने की २१ तारीख। एक स्कूल में कोई तीन सी बच्चे अपना पाठ पढ़ रहे थे कि जर्मन फ़ौजों ने स्कूलों को घेर लिया और एक-एक बच्चे को, मास्टरों के साथ, गोलियों से बींध दिया "ये पत्थर के पंख उस उड़ान के स्मारक हैं जो उन तीन सी बच्चों की छाती में भरी हुई थी "

उस दिन पूरे शहर की आवादी करल हुई थी—सात हजार व्यक्ति। आज पत्थर के दो बुत, एक पुरुष का और एक स्त्री का, उन सात हजार कन्नों के स्मारक हैं।

यहां खड़े हुए आज जो कुछ एक जीवित मनुष्य की छाती में गुजरता है वह या तो यह है कि उसकी जीवित छाती में से मांस का एक टुकड़ा निकलकर इन बुतों में समा गया है, और या इन बुतों में से निकलकर पत्थर का एक टुकड़ा सदा के लिए उसकी छाती में उतर गया है...

३१ अगस्त, १६६७

हंगेरियन किव विहार वेला ने मिलते ही कहा, 'कोई भी आक्रमणकारी जब धरती के किसी भाग पर पांव रखता है तो सबसे, पहले वहां की पुस्तकों की अलमारियां कांपती हैं। पर जब कोई किव किसी दूर धरती के भाग पर पांव रखता है तो सबसे पहले पुस्तकों की अलमारियां और वड़ी हो जाती हैं…'

'खुश आमदेद' के इन प्यारे शब्दों के बाद आज वह मशीन देखी जिस पर १५ मार्च, १८४८ को सान्डोर पेतोफ़ी की लिखी हुई वह विद्रोहपूर्ण कविता छपी थी जो अब यहां का राष्ट्रीय गीत है।

आज योबाज कारोय से हुई भेंट भी बहुत स्मरणीय है। स्तालिन की मृत्यु तक इस किव की कोई पुस्तक नहीं छप सकी थी। यह चार वर्ष साइवेरिया में युद्ध-वन्दी रहा। १६४८ में रिहाई के समय इसकी जेवें टटोली गई तो उनमें से किवताएं निकलीं, जिसके कारण उसे एक वर्ष के लिए फिर जेल में डाल दिया गया...

आज बुदापेस्ट रेडियो से बोलने के लिए और हंगेरियन लेखकों की सभा में पढ़ने के लिए मैंने अपनी कविताएं चुनीं। खुश हूं कि मुझसे केवल समाजवादी कविता पढ़ने का आग्रह नहीं किया गया। वही कविताएं चुनी गई जो मैं चाहती थी। आज सान्डोर राकोश ने मेरी कविताएं अनुवाद की हैं…

लेखक यूनियन के कार्यालय में वहां के यणस्वी कवि गावीर गाराई से मिलते समय फ्रांस के उस कवि से अचानक भेंट हो गयी जो पिछने वर्ष जाजिया में मिला था, और उसने मेरी डायरी में लिखा या— अगर कुमा में अगल वर्ष पुन्त पेरिस में मिल सकूं ''पर आज उसने पहली बार मेरी कविताएं पढ़ी तो खुनी से बोल उठा, 'खुदा का शुक्र है कि यह कविताएं — कविताएं हैं। मुझे डर था कि आप केवल समाजवादी कविताएं लिखती होगी ''' और इस बात पर केवल में ही नहीं विलक्ष मेरे पास बैठे हुए हंगेरियन किव भी खिलखिलाकर हसते रहे ''

एक कवियती कह रही है, 'पूरे दस वर्ष हमें खामोशी की एक लग्बी गुफा में से गुजरना पड़ा। अब स्वीकृत मानों से हटकर लिखी हुई कविताओं का छपना संभव हो गया है...'

आज बुदापेस्ट से १२० किलोमीटर दक्षिण की ओर वालातीन झील का वह किनारा देखा जहां ६ नवम्बर, १६२६ को रवीन्द्रनाथ ठाकुर ने आकर एक वृक्ष का आरोपण किया था और एक कविता लिखी थी—

> मैं जब इस धरती पर नहीं रहूंगा तब भी मेरा यह वृक्ष आपके वसन्त को नव-पल्लब देगा और अपने रास्ते जाते सैंलानियों से कहेगा कि एक कवि ने इस धरती से प्यार किया था ''

वृक्ष के निकट ही रवीन्द्रनाथ ठाकुर का बुत है, और बुत के निकट एक सफ़ीद पत्थर पर वे पंक्तियां खुदी हुई हैं, और तारीख पड़ी हुई है = नवम्बर, १६२६।

वृक्ष की एक टहनी से एक पत्ता तोड़कर देखती हूं ... ऐसा प्रतीत होता है कि उसकी डंडी पर आज की तारीख पड़ी हुई है— प्रतिम्बर, १६६७।

जिस किन के नाम पर अब हंगरी का सबसे बड़ा पुरस्कार है 'आतिला योजेक प्राइज', उसकी किनताएं अनूदित करते हुए मैं उस रेलवे लाइन पर गयी, जहां उसने आज से तीस वर्ष पहले आत्मघात किया था ''वह उस दौर में पैदा हुआ जब व्यक्तिगत स्वतंत्रता के 'गुनाह' के लिए कोई क्षमा नहीं थी.

आतिला की किवताएं बहुत प्यारी हैं —एक ही समय में उनमें ओज भी हैं और कोमलता भी। उसके अन्तिम दिनों की एक किवता की दो पंक्तियां हैं—

दूध के दांतों से तूने चट्टानों को तोड़ना चाहा मूर्ख ! क्या सपने देखने के लिए कोई रात काफ़ी नहीं थी...

६-२२ सितम्बर, १६६७

आज रोमानिया में वह गिरजाघर देखा जहां रूसी कवि पुष्किन को चाहनेवाली ग्रीक युवती कालिप्सो की खोपड़ी रखी हुई है। रोमानिया का एक भाग ग्रीक लोगों से वसा हुआ था और जब १८३२ में यहां तुर्क अधिकारियों के विषेद्ध विद्रोह हुआ तब यह लड़की भी विद्रोहियों में भी की कार्य के के

रूस के दक्षिणी भाग में शरण ली तब उसकी पुश्किन से भेंट हुई थी। पर कालिप्सो एक ऐसी कविता थी जिसके लिए पुश्किन के पास कागज नहीं था, और वह निराश होकर वापस लीट आयी। गिरजा में औरतों के रहने की मनाही थी, इसलिए वह एक पुरुप-साधु के वेश में गिरजा के अन्दर रहने लगी। कहते हैं यह केवल उसकी मृत्यु के समय ज्ञात हुआ कि वह स्त्री थी… १८४० में उसने अपने जीवन को अपने हाथों समाप्त करने के समय एक पत्न लिखा, और तिकये के पास रख दिया…

गिरजाघर की गुफा में खड़ी हूं, कानों में एक खड़का-सा सुनाई देता है, न जाने वाहर पतझड़ी-हवा से झूलते हुए वृक्षों के पत्तों का यह खड़का है या समय के आंचल में पड़ा हुआ कालिप्सो का पत्र हिल रहा है...

६ अक्तूबर, १६६७

याज मेहनत करने की अपनी आदत काम आयी। जिस देण में भी जाती हूं वहां की कम से कम दस श्रेष्ठ किवताएं और कुछ कहानियां अवश्य अनुवाद करती हूं, इसलिए उन देशों के लेखकों के संबंध में मुझे कुछ जानकारी हो जाती है। कल रोमानिया से वल्गारिया पहुंची तो मालूम हुआ कि आजकल हमारी प्रधानमंत्री बल्गारिया आयी हुई हैं। आज उनकी ओर से देण के प्रेसिडेंट को चाय की दावत थी, वहां इन्दिराजी ने अलग कमरे में बुलाकर जब मेरा प्रेसिडेंट से परिचय कराया तो बल्गारियन साहित्य के संबंध में मैं इतनी वातों कर सकी कि वह भी हैरान थे कि मुभे उनके देश की इतनी जानकारी कैसे हैं…

१५ अक्तूबर, १६६७

२१ अक्तूबर को यूगोस्लाविया के जिस शहर कागुयेवाच में जर्मन फ़ीजों ने सात हज़ार व्यक्ति एक ही दिन में क़त्ल किये थे, उसके नागरिकों का युलावा था कि अक्तूबर में मैं फिर वहां आऊं और उस दिन उस भयानक कांड के वारे में लिखी हुई डीसांका मैक्सीमोविच की किवता का पंजाबी अनुवाद पढूं। पर देश-देश घूमते हुए ढाई महीने हो गए हैं और इस निमंत्रण को किसी और वर्ष पर उठा-कर में जर्मनी आ गयी हूं। विचित्र संयोग है कि आज वही तारीख है—२१ अक्तूबर। मन में एक वेचैनी-सी हुई कि जहां इतने व्यक्ति क़त्ल किए गए, में वहां जाने के बजाय वहां आ गयी हूं जहां की फ़्रीजों ने उन्हें क़त्ल किया था…

पर आज फ्रैंकफ़र्ट में, यहां के प्रसिद्ध लेखक हाइनरिश वाडल को जर्मनी का गेडर्ग वडश्नर पुरस्कार मिलना था और मुझे इस संस्था की ओर से निमन्त्रण था, इसलिए एयरपोर्ट से सीघी वहां चली गयी। वहां हाइनरिश वाडल की जवाबी तक़रीर सुनी तो मन को कुछ चैन आया। उन्होंने कहा, "यहां आप लोग मुझे

रसीदी टिकट : ५५

मानव भावनाओं का अनुसरण करने के लिए सम्मानित कर रहे हैं, पर यह सम्मान स्वीकार करते हुए मुझे खुकी नहीं है—यहां से कुछ दूर वियतनाम पर वम गिर रहे हैं और मैं कुछ नहीं कर सकता हूं

फ़ैंकफ़र्ट में गेटे का घर देखा और स्टुटगार्ट में शिलर का पहां के एक दार्शनिक ने कहा था, 'जिस भाषा के लोगों ने संसार में इतनी जन-हत्या करवा दी है, उस भाषा में अब कोई किवता या कहानी नहीं लिखी जा तकती।'' पर, सोच रही हूं, यह घरती दार्शनिकों की होती थी, और आज भी जहां दु:ख की यह अनुभूति है, यह चेतनता, उस भाषा में कुछ भी रचा जा सकता है:

२६ अन्तुवर, १६६७

आज म्यूनिख में हूं — जहां हिटलर की ट्रायल हुई थी। शहर से बीस मील दूर एक कान्सेन्ट्रेशन कैम्प देखने गयी तो वहां एक जर्मन लड़की ने, जिसकी आखें भर आयी थीं, अचानक मेरी वांह पकड़कर पूछा, "आपका नया खयाल है, हमारे लोगों ने यह जो कुछ किया था कभी हमें इसका फल भुगतना पड़ेगा?

आज यह वही देश है जिसके इस शहर में बड़े-बड़े पोस्टर लगे हुए देख रही हूं जिन पर लिखा हुआ है—'जो भी व्यक्ति वियतनाम में अमरीका की वर्तमान नीति का समर्थक है, उसकी हत्यारों में गणना है…'

२८ अक्तूबर, १६६७

आज दूसरी वार यूगोस्लाविया आना और सतरगा में उसके विश्व कवि-सम्मेलन में भाग लेना, मेरे जीवन का एक और वहत स्मरणीय दिन है।

वहुत सारे लेखकों के इंटरन्यू लिये गए हैं, और मुझसे पूछे गए प्रश्नों में एक प्रश्न यह था कि मेरे अनुसार स्वतंत्रता के क्या अर्थ हैं। उत्तर दिया, 'वह न्यवस्था जो आम साधारण न्यक्तियों को भी जीवन का अर्थ दे, पर जिसमें किसी का न्यक्तित्व न खो जाए...'

भाज एक ऐतिहासिक गिरजाघर को काव्य-मंच वनाकर पाव्लो नरूदा की किवताओं की संध्या मनाई गयी...

२५-३० अगस्त, १६७२

वापसी पर मैसीडोनिया की राजधानी स्कोपिया में एक लोकगीत सुना, जिसमें भारत से लौटे हुए सिकन्दर की उस कुर्सी का उल्लेख है जो चन्दन की लकड़ी की बनी हुई थी। स्पष्ट है यह गीत यहां ग्रीस से आया होगा। मेरे पास चन्दन की लकड़ी की कुछ पेंसिलें थीं जो मैंने यहां के लेखकों को सौग़ात के तौर पर दीं तो वे पूछने लगे, 'क्या आपके देश में भी सिकन्दर के वारे में लोकगीत

हैं ?' उत्तर दिया, 'हमारे देश में तो वह आकामक था। क्या वह, क्या नुकें, क्या मुग़ल, हमारे लोकगीतों में इनके वड़े उदास वर्णन मिलते हैं …'

यहां से याद आया कि समरकंद में मैंने भी ऐसी ही वात वहां के लोगों से पूछी थी कि आपका इज्जत वेग जब हमारे देश आया और उसने एक सुन्दर कुम्हारन से प्रेम किया तो हमने उसके वारे में कई प्रकार के गीत लिखे। क्या आपके देश में भी उसके गीत हैं?—तो वहां की एक प्यारी-सी औरत ने जवाव दिया, 'हमारे देश में तो वह वस एक अमीर सीदागर का वेटा था, और कुछ नहीं। प्रेमी तो वह आपके देश जाकर बना, सो गीत आपको ही लिखने थे, हम कैसे लिखते…'

किन देशों के लोग किन देशों में जाकर गीतों का विषय बन जाते हैं और अपने व्यक्तित्व का कीन-सा भाग कहां छोड़ आते हैं—वड़ा मनोरंजक इतिहास है। मेरी कहानियों में भी पंजाब के बाहर के अनेक पान्न हैं जो मिले और कहानियां लिखवा गए। जी करता है किसी दिन मैं इन कहानियों को इकट्टा करके इनका एक संग्रह प्रकाशित करूं...

३१ अगस्त, १६७२

आज मोन्टीनीग्रो में पुश्किन का चित्र देखा। ज्ञात हुआ, पुश्किन जब सोलह वर्ष का था जिप्सियों की एक टोली में मिलकर यहां आया था। पर धरती के इस टुकड़े ने उसका मन ऐसा मोह लिया कि वह पांच वर्ष यहीं रहा। यह चित्र दिखाते हुए वहां के डायरेक्टर ने मुझसे पूछा, 'पुश्किन यहां पांच वर्ष रहा था, अमृताजी! आप कितने समय रहेंगी?'—तो मैं हंस पड़ी, कहा, 'सिर्फ़ बीस दिन। मेरा जिप्सी इन्स्टिंक्ट सिर्फ़ बीस दिन के लिए है...'

५ सितम्बर, १६७२

आज यूगोस्लाविया के परिशतिना शहर ने मेरी कविताओं की शाम मनायी। थियेटर के हॉल के वाहर भी और अन्दर भी भारत का नाम बढ़े-बड़े अक्षरों में लिखा। कई भारतीय चित्रों से दीवारों को सजाया और भारतीय संगीत वजाकर यह शाम शुरू की। मेरी यूगोस्लाव दोस्त इलियाना चुरा ने लाल रेशम की साड़ी पहनी और स्टेज पर जाकर मेरा परिचय दिया। हर कविता में पहले अपनी भाषा में पढ़ती, फिर वहां के फ़िल्म अभिनेता वारी-वारी उसका अनुवाद तैर्व और अलवानियन भाषाओं में पढ़ते।

यहां संयोग से एक अमरीकन किव हर्वर्ट कूनर भी मौजूद थे जिन्हें वह इस शाम में सीधे निमन्त्रित नहीं कर सकते थे। पर परिणतिना की एक प्रथा है कि मुख्य अतिथि निजी तीर पर किसी मेहमान को बुला सकता है। सी, मैंने स्टेज

रसीदी टिकट : ५७

पर खड़े होकर हर्वर्ट कूनर से कविता पढ़ने के लिए निवेदन किया। समारोह के अन्त में दो छोटी भारतीय फ़िल्में दिखायी गयीं—एक खजुराहों के वारे में, और दूसरी भारतीय जीवन के कुछ पहलुओं के वारे में—'ऑन द मूव'।

इस सन्व्या ने आज मेरे मन को धरती के प्यारे लोगों के एहसास से भर

दिया है …

.७ सितम्बर, १६७२

यूं तो हर देश एक किवता के समान होता है जिसके कुछ अक्षर सुनहरी रंग के हो जाते हैं और उसका मान वन जाते हैं, कुछ अक्षर लाल सुर्ख हो जाते हैं— उनकी अपनी या परायों की वन्दूकों से लहू लुहान होकर और कुछ अक्षर उसकी हिरयाली की भांति सदा हरे रहते हैं—जिनमें से उसके भविष्य के कोमल पत्ते नित्य उगते हैं "और इस प्रकार हर देश एक अधूरी किवता के समान होता है। पर इटली की धरती का स्पर्श किया तो लगा कि जैसे एक किवता के पूरे या अधूरे होने की किया को वहुत प्रत्यक्ष देख रही हूं—इस धरती के चप्पे-चप्पे पर संगमरमर के बुत ऐसे प्रतीत होते हैं जैसे इस धरती में ही बुत उगते हों। लगा—किवता के जो अक्षर कानों में पड़े, वे संगमरमर वन गए, और जो अक्षर धरती में वीज के समान पड़ गए वे माइकल एंजेलो के और अन्य कलाकारों के हाथ वनकर घरती में से उग आए। और इन दूध जैसे सफ़द अक्षरों के इतिहास के साथ-साथ रक्तरंजित अक्षरों का इतिहास भी वहुत लम्बा है—जब स्पार्टिक्स जैसे हज़ारों गुलाम, रोमन शासकों के मनोरंजन के लिए एक-दूसरे की जान से खेलते थे…

और इस किवता के अक्षर पीले भी हैं—भयभीत—पोप के वैटीकन शहर की ऊंची दीवारों से टकराते और गुच्छा-सा होकर स्वयं ही अपने अंगों में सिमट जाते हैं। इटली की घरती होनी की धरती है—जहां अनेक अक्षर उसके हरे जंगलों की भांति भविष्य की नवीन कोंपलें भी वन गए हैं—और कई अक्षर सदा के लिए खो गए हैं—शायद पहली वार तब खोए थे जब 'डिवाइन कॉमेडी' वाला डांटे देश-निष्कासित हुआ था और उसके साथ वह भी निष्कासित हो गये थे…

और इस कविता के अक्षर कुछ वे भी हैं जिन्हें कोई सैलानी नहीं पढ़ सकता—यह केवल लियोनार्दों दा विची की मोनालीजा की भांति मुसकराते हैं— रहस्यपूर्ण मुसकान···

१०-१६ नवम्बर, १९७२

क़ाहिरा आना मेरे लिए एक विलक्षण अनुभव है। एक ऐसी रेखा पर खड़ी हूं जिसके एक ओर क़ाहिरा की हरियाली है और दूसरी ओर एकदम रेगिस्तान।

रेगिस्तान में वसने वाले वे पिरामिड हैं जिन्होंने पांच हजार वर्ष के सूरज देखें हैं ... एक अरवी कहावत सामने खड़ी हुई दिखाई देती है—'दुनिया समय से डरती है, समय पिरामिड से ...'

१७ नवम्बर, १६७२

# पांच सौ वर्ष की यात्रा

आज एक और पल मेरे सामने खड़ा मुसकरा रहा है---

१६६६ के शुरू के दिनों की एक रात थी, रात का दूसरा पहर। टेलीफ़ोन की वंटी वजी। मेरे वेटे की ट्रंककाल थी, बड़ौदा यूनिवर्सिटी के होस्टल से। मेरे चिन्ता भरे पत्रों के उत्तर में उसकी आवाज थी—'मैं विलकुल ठीक़ हूं, मामा!'

वहुत दिनों वाद सुनी उसकी आवाज मेरे कानों से होकर मेरे रोम-रोम में उतर गयी।

गर्मी हो या सर्दी, मैं बहुत से कपड़े पहनकर नहीं सो सकती। सो रही थी, जब यह फ़ोन आया था। उसी तरह रज़ाई से निकलकर फ़ोन तक आयी थी—लगा, शरीर का मांस पिघलकर रूह में मिल गया है, और मैं प्योर-नेकिड-सोल वहां खड़ी हूं।

अंधेरे में जैसे विजली चमक जाती है—खयाल आया, मैं एक साधारण मां, अपने साधारण वच्चे की आवाज सुनकर, अगर इस तरह एक हसीन पल जी सकती हूं तो माता तृष्ता की कोख में जिस समय गुरु नानक जैसा वच्चा पल रहा था, माता तृष्ता को कैसा नैसर्गिक अनुभव हुआ होगा?

यह वर्ष गुरु नानक के पंच-शताब्दी उत्सव का वर्ष था। मुक्ते एक प्रकाशक की ओर से एक लम्बा काव्य लिखने के लिए कहा गया था, पर मैंने मना कर दिया था। लिखती, तो वह काव्य मेरे लहू के उवाल में से उठा हुआ न होता।

पर अव यह पल, जैसे मेरा हाथ पकड़कर मुफ्ते पाच सौ वर्षों के अंधेरे में से ले जाकर, उस मां के पास ले गया जिसकी कोख में गुरु नानक था।

सारा अंधेरा एक मिंहम-सी लो में भीग गया। रोशनी से गीला यह पल और फिर न जाने कितने दिन और कितनी रातों में उसकी महक वस गयी। इन्हीं दिनों में मैंने एक ग्रीक कहावत को जिया था — ऑल वुड कैन वी मेड इन-टू ए क्रॉस—और कविता लिखी—'गर्भवती'। माता तृप्ता के गर्भ के नौ महीने जैसे उसके नौ सपने थे।

रसीदी टिकट: ५६

फिर पंजाव के कुछ अखवारों ने वुरा-भला कहा, और इस कविता को 'वैन' कर देने के लिए पंजाव सरकार से आग्रह किया। वह सब सुना। 'अजीत' दैनिक पत्न में किसी किरपाल सिंह कसेल के लेखों ने मुफ्ते 'कामुक चींटी' कहकर यहां तक लिखा कि पवित्र गुरु नानक पर मुझे कविता लिखने का अधिकार नहीं था।

पंजावी साहित्य की 'बुजुर्ग' आवाजें चुप थीं। उनकी जिम्मेदारी शायद चुप रहना ही थी।

पर मैं अकेली नहीं खड़ी थी, यह हसीन पल मेरे साथ खड़ा था। हम दोनों हैरान थे, पर उदास नहीं।

देखा—गुरु नानक नाम को बहुत सारे हाथों ने लाठी की तरह पकड़ा हुआ था, और गुस्से से बांहें फैलायी हुई थीं। वह लाठी मेरे चोट मार सकती थी, पर इससे ज्यादा कुछ नहीं कर सकती थी। पर इस पल ने अपने हिस्से की लकड़ी को गढ़ कर उसका क्रांस बना लिया था।

और यह पल जिसे काँस नसीव हुआ था, आज मेरे सामने काइस्ट की तरह , मुसकरा रहा है…

#### एक दोस्ती की मौत

दोस्ती ने मरना सी, सो मर गई
ते दोस्ता !
हुण ऐसदी निदिआ यां उस्तत
तूं करी जा जो जीअ औंदा है!
हुण ऐस दा कफ़न—
इक मैंली दरी दा होवे यां जरी दा
की फ़रक पैंदा है!
मैं ऐस दी विधिआ सुणां?
नहीं, एह किआमत दा दिन नहीं,
कि इस दी लाश कवर चों उठे'

यह कविता १६७१ में मार्च के अन्तिम सप्ताह में लिखी थी। एक दोस्ती थी जो १९६६ में जन्मी थी, विशुद्ध साहित्यिक मानों-मूल्यों की, जिसकी एक

 दोस्ती को मरना था, सो मर गयी और दोस्त!
 अब इसकी निन्दा या बस्तुति?
 तू किये जा जो जी में आता है।

वैठक में 'नागमणि' की रूपरेखा वनी थी, यह जब 'हार्ट फ़ेल' जैसे एक झटके से एक ही पल में १६७० के अन्त में मर गयी, तो इसकी मृत्यु के चार महीने वाद यह किवता लिखी थी। यह किवता जैसे उस कब पर पायी जाने वाली मिट्टी का अन्तिम ढेला थी।

और फिर उस दोस्ती का जिक सदा के लिए खत्म हो गया।

पर आज सचमुच कथामत का दिन है—दूसरी कबों के साथ उसकी कब भी खुल गयी है। जन्म और मृत्यु, एक यूनानी गीत के अनुसार एक ही मुख से कहे हुए दो शब्द होते हैं— हैलो, फ़ियरवैल! सो, एक ही अस्तित्व के दो पल, एक जन्म का, एक मृत्यु का, एक ही कब्र में दफ़न थे, और आज दोनों मेरे सामने खड़े हैं…

कैसी आश्चर्यजनक बात—ये पल जब पहले देखे थे, तो जन्म का पल कितना हर्षयुक्त देखा था, और मृत्यु का पल कितना उदास। पर आज जन्म का पल उदास है, और मृत्यु का पल हर्षमग्न।

'मैंने तुम्हें भ्रम में डाला था, इसलिए उदास हूं'—एक पल जैसे कह रहाहै, और दूसरा पल भी सच की इस वेला में कह रहा है—'मैंने तुम्हारा भ्रम उतार दिया इसलिए सुर्खं हूं, खुश हूं।'

यह पंजावी के एक नए, उभरते हुए, किव की दोस्ती थी। सोचती हूं— हैरानी किसी न किसी रूप में बनी रहती है। मन की मिट्टी पर कभी पानी गिर जाए तो यह मिट्टी से उठनेवाली गंध के समान भी होती है, और जब सूखा पड़ जाए तो मिट्टी से उड़नेवाली धूल के समान भी होती है।

तव तक जव तक मनुष्य पत्थर न हो जाए। मैं पत्थर नहीं हुई, क्योंकि अभी तक मुझ में हैरान होने वाली हालत वाक़ी है।

उसे—परदेस से स्कॉलरिशप दिलवाकर जब भेजा था तो जो मुख देखा था वह फिर चार वर्ष बाद उसकी वापसी पर नजर नहीं आया। वहुत परिचित चेहरे किस रास्ते को पार करके वहुत अजनवी वन जाते हैं—लगा था कि मैंने उसके चेहरे पर वह रास्ता देख लिया।

अव इसका कफ़न—
एक मैली दरी का हो या जरी का

वया फ़र्क पड़ता है!

में इसकी व्यथा सुनूं ?

नहीं, यह क्रयामत का दिन नहीं कि इसकी लाश क़व्र से उठे…

एक पंजाबी मासिक पित्रका जो मेरे संपादन में मई १६६६ से प्रकाशित हो रही है।

मेरे अन्तिम शब्द थे—'दोस्त ! भेरी जिन्दगी में यह बहुत ही कठिन दिन है। यह उसी तरह है जैसे मेरा अपना बच्चा या इमरोज जैसा दोस्त परदेस से आया हो, और थोड़ से पैसों की खातिर मेरे सामने झूठ बोल रहा हो, और मैं हैरान भी हैरान रह जाऊं ''' हां, एक शब्द था—'ऐम्मी', मेरा नाम जिससे मुने गिर्म सज्जाद पुकारता था। जब तक उसके खत आते रहे यह नाम सीमाओं को चीरकर भी मेरे कानों तक पहुंचता रहा। पर हिन्दुस्तान और पाकिस्तान के तनाव के समय, जब खतों का सिलसिला नहीं रहा, मेरे कान इस आवाज से विचित ही गए।

इमरोज से कहा करती थी—वह मुझे इस नाम से पुकारा करे, पर यह नाम कभी भी उसके मुंह पर नहीं चढ़ा। जब १६६७ में मैं ईस्ट यूरोप गई, वहां वह हंगरी में भी मिला था, रोमानिया में भी, और फिर बल्गारिया में भी। एव शाम वातें कर रहे थे, सज्जाद का जिक्र आया, और मेरे इस नाम का भी, और उसने मुझे इस नाम से पुकारने का अधिकार मांग लिया। उसके बाद वह मुभे इसी नाम से पुकारता रहा था। पर जिस दिन वह अजनवी बना, वह यह नाम भूल गया—स्वाभाविक भी यही था।

सो, उसके जाने के बाद घरती पर गिरा हुआ अपना यह नाम उठाकर मैं। मेज के उस खाने में रख दिया जहां सज्जाद के पुराने खत पड़ें हुए हैं।

अव—आज क्रयामत के दिन—यही शुक्र है कि इस दोस्ती के जन्म का पूर अपने सच्चे रूप में उदास है, और उसकी मृत्यु का पल उदास नहीं है।

#### सच के बीज

मार्च, १६७२ में जब हिन्दी समालोचक नामवर्रासह की साहित्य अकादमी व अवार्ड मिला, उन्होंने पांच मिनट के एक भाषण में कहा कि आलोचना व कृत्य मैंने इसलिए चुना कि घर में कुछ सजाने से पहले इसकी मिट्टी-धूल झाड़ लूं

यह आलोचना की अच्छी व्याख्या है, पर एकांगी है, और मैं कितनी ही दें सोचती रही—इसका दूसरा पहलू जिसने पल-पल देखा और भुगता है, कोई उसं इसकी व्याख्या पूछे। अगर साहित्य एक घर है और इसकी मिट्टी-चूल झाड़न आलोचना, तो क्या अपने अन्दर की मिट्टी दूसरों की दहली के किनेवाल रुचि या झाड़-पोंछ की आड़ में वस्तुओं की तोड़-फोड़ को भी है

कुलवन्तिसह विकं जिन्दगी में बहुत कम मिला है, साहित्यिक क्षेत्र की किसी समस्या पर उसने कभी गंभीरत

कम से कम मेरे सामने नहीं। पर कोई दो वरस बाद, जून १९७२ में एक बार वह

and the state of the second second

पत्थर के कोयलों का घुआं, यूं तो वरसों से चारों ओर के साहित्यिक वातावरण की हवा में था, पर देश की आजादी के साथ जैसे-जैसे चर्चा के अवसर बढ़ें, नामों को सुना-सुनाया जाने लगा, वंसे-वंसे अवसरों को पाने की खींचतान में यह पत्थर के कोयलों का घुआं वहुत गाढ़ा होता गया। और फिर उसमें से कृतियों की लाल ज्वाला निकलने की जगह, अदावतों की चिनगारियां उड़ने लगीं…

कोर्सों की कितावें भी जिनके अधिकार में थीं—वदली जाने लगीं, और अनेक पृष्ठ आत्म-श्रद्धा से भरे जाने लगे, और पर-निन्दा से काले होने लगे...

विर्क ने उदास मुंह से यही बात छेड़ी, 'पर दुनिया की किसी जवान में ऐसा नहीं होता, यह सिर्फ़ पंजाबी में ...'

सोच रही थी, जिस तरह माता-पिता का चुनाव अपने हाथ में नहीं होता, उसी तरह वोली का भी। अगर यह-कुछ किसी और जवान में नहीं होता और सिर्फ़ पंजावी में होता है, तो भुगतना पड़ेगा। कलम का कृत्य जिस दिन चुना था, उसी दिन यह सव कुछ भी चुना गया। न अब वोली का और चुनाव हो सकता है, न उससे जो कुछ लगा-लिपटा है, उसका…

विर्क कह रहा था, 'तुमने अच्छा लिखा या बुरा, किसी का क्या विगाड़ा...'

मैं सदा यही सोचती थी — मेरी किवताओं या मेरी कहानियों ने अगर किसी का कुछ संवारा नहीं, न सही। मैंने इसके लिए किसी मान्यता की कभी चाह नहीं की। अगर आयु के वरस गंवाए हैं, तो अपनी आयु के, पर मेरे समकालीन इस तरह लाल-पीले रहते हैं जैसे उनकी उम्रें खो गयी हों…

विर्क मेरे मन की वही बातें दोहरा रहा था। मैंने अपना और उसका मन िकाने लगाने के लिए उसे अपना नया उपन्यास दिखाया—'अक्क दा बूटा' (हिन्दी में 'आक के पत्ते')। वताया—इस उपन्यास में 'आक' कड़वे सत्य का प्रतीक है। और वताया—उपन्यास की एक लड़की उमि को जब उसके सगे-संबंधी करल कर देते हैं, करल का खोज नहीं निकलता। उपन्यास का मुख्य पात्र, लड़की का भाई, पूछ-पूछकर हार जाता है पर सबके चेहरों पर पीलापी के समान चुप छायी हुई है, और दोनों गांव—उसका मायका और ससुराल—इस तरह चुप हैं जैसे दोनों को मिरगी पड़ गयी हो, तब उपन्यास का मुख्य पात्र सोचता है—मिरगी के रोगियों को जो नसवार सुंघाते हैं, वह आक के दूध से बनती है। मैं दोनों गांवों को कड़वे सत्य की नसवार सुंघाठंगा…

विर्क हंसता है— 'तुमने आक के पौधे देखे होंगे, तुम जानती हो यह कैंसे उगते हैं?'

'इतना जानती हूं, इन्हें बीजता कोई नहीं, पर ये उगते हैं...'

'आक के रुई के गाले-से जब उड़ते हैं, हर गाले में एक बीज छिपा होता है। हर बीज के जैसे पंख लग जाते हों, वह उन पंखों के सहारे उड़ता हुआ जहां-जहां भी जाकर गिरता है वहीं उग जाता है...'

कहा—-'यह तुमने बहुत सुन्दर बात कही है, विर्क ! सच को भी कोई नहीं बीजता। इसे परमात्मा की ओर से पंख लग जाते हैं। फिर यह जहां-जहां उड़कर जाता है वहां-वहां उग पड़ता है। नहीं तो—घरती वाले इस धरती पर सच की खेती कभी भी न करते।'

मन को एक सुकून-सा आ गया। विकं चला गया। दूसरे दिन 'सोवियत लिटरेचर' का वह अंक डाक से आया, जो हिनू-एस साहित्य के वारे में एक विशेष अंक था। उसमें रूसी कर्वायत्नी रिम्मा काजाकोवा का, रूसी भाषा में छपी मेरी कविताओं की पुस्तक के संबंध में एक लेख था जिसकी अन्तिम पंक्तियां थीं—'यह साहस का काम है कि कोई अपनी बहुमूल्य और पीड़ासिक्त अनुभूतियां औरों के साथ बंटाए और इस तरह बहुतों का हितचिन्तक मित्र और वन्धु वन जाए। दूर पंजाव की इस स्त्री को मैं विश्वास दिलाती हूं कि यहां के हजारों हाथ उससे हाथ मिलाने के लिए आगे बढ़े हुए हैं।'

मैंने रिम्मा को नहीं देखा है। चार वार मास्को गयी, पर उससे भेंट नहीं हो सकी। पर आज मेरी उदासी में उसके हाथ मेरे हाथों के निकट हैं…

आक के वीज पंख लगाकर उड़ते हुए न जाने दुनिया में कहां-कहां जा पहुंचते हैं।

लगा—परियों के पंख केवल लोककथाओं में देखे थे, पर दर्द के वीर्ज जव पंख लगाकर उड़ते हैं, वे मैंने धरती पर भी देख लिये…

#### एक चुप

जिस प्रकार के किव-दरवार (सम्मेलन) होते हैं—जानती हूं, मेरी किवता उनकी 'रौनक' नहीं है। इसलिए उनमें कभी भी मेरी दिलचस्पी नहीं रही। पर पिट्याले वाल प्रोफ़्रेसर प्रीतमसिंहजी जिन दिनों लुवियाना गवर्नमेंट कॉलेज के प्रितिपल लगे हुए थे, उन्होंने स्कूल बोर्ड में एक सवाल उठाया था कि पाठ्यक्रमों की पुस्तकों के सम्पादन जिनसे करवाए जाते हैं, वे सदा नॉन-लेखक होते हैं, और पुस्तकों से कोई आधिक लाभ लेखकों को मिलने के स्थान पर लाभ उनको मिलता है जो संपादन करते हैं। उस वर्ष उनकी यह आवाज कुछ सुनी

गयी—चाहे संपादन के लिए जितनी राणि उन्होंने प्रस्तावित की थी उसकी आधी से भी कम स्वीकार की गयी (पांच हजार के स्थान पर दो हजार)—पर उस वर्ष कुछ लेखकों से पुस्तकों के संपादन करवाए गए। और मेरे दिल में उनकी इस वात के लिए जो क़द्र थी, उसी के कारण—जब उन्होंने मुझे कॉलेज की जुवली के अवसर पर लुधियाना बुलाया तो मैं उन्हें इनकार नहीं कर सकी। गई। लौटने की जल्दी थी इसलिए अगले दिन सबेरे के प्लेन से वापस आना था। प्रोफ़ेसर प्रीतमसिंह जी एयरोड़ोम तक छोड़ने आए थे। वहां जब जहाज आया तो मालूम हुआ कि यह जहाज सिर्फ़ सवारियों के लिए नहीं होता, यह वास्तव में लुधियाना की मिलों का माल ढोने के लिए होता है। सारा जहाज गांठों से भरा होता है, सिर्फ़ गिनती की कुछ सवारियां ही उसमें बैठती हैं। प्रोफ़ेसर प्रीतमसिंह जी हंस पड़े— 'आज आपको गांठों के साथ सफ़र करना पड़ेगा।' उस समय मैंने सहज स्वभाव उत्तर दिया था, 'सारी उम्र गांठों के साथ ही तो चलती रही हूं, मनुष्य थे ही कहां!'

किसी समय कितने सादे शब्दों में कितने वड़े सत्य पकड़ में आ जाते हैं— वे शब्द मुभ्ते अनेक वार याद आते रहे हैं…

१६७२ की उस सरकारी मीटिंग में भी—जो देश की पचीसवर्षीय स्वतन्त्रता के उत्सव की तैयारी के सिलसिले में बुलाई गयी थी, दो घंटे की इस वहस के वाद कि मुशायरे और किव-दरबार किस ढंग से किए जाएं, मैंने केवल कुछ ही मिनट लिये थे और कहा था—'किवताएं, नाटक, संगीत जो चाहें सोचिए, पर कुछेक बुनियादी वातों को सामने रखकर। एक यह कि पचीस वर्षों में जो किया है और जो कर सकते थे इसका आत्म-परीक्षण सामने रखिए—एक, आइना सामने रखकर। दूसरी, साधारण लोगों के जीवन में व्यावहारिक परिवर्तन लाने वाली वातों को सामने रखकर। और तीसरी, यह बात कह सकें कि हमारे राजनीतिक नेता अपने अन्दर कोई ऐसा परिवर्तन ले आएं कि जिससे उनके प्रति लोगों में विश्वास उत्पन्न हो।

कमरा कवियों, साहित्यिकों से भरा हुआ था, पर एक चुप फैल गयी…

चुप ही तो फैंली हुई है ... राजनीति से कुछ कहने से पहले यह सब कुछ अपने साहित्यिक क्षेत्रों से कहने का हक बनता है --इसलिए पहले वहीं सामने आ जाते हैं।

याद आ रहा है—एक समकालीन को कहानियों की एक पुस्तक किसी कोर्स लिए तैयार करनी थी। मुझे एक पोस्टकार्ड लिखा, मेरी एक कहानी की मित के लिए। उत्तर दिया—'अनुमित भेज दूंगी। केवल इतना वता दीजिए अगर यह पुस्तक कहीं कोर्स में लग गयी तो लेखकों को कुछ पैसे मिलेंगे?'तो उस पत्र का उत्तर यह था—िक समकालीन जी ने मेरी कहानी ही पुस्त निकाल दी।

और याद आ रहा है कि एक वार एक यूनिविसटी के लिए कुछ पुस्तकों पेश हुई। वोर्ड द्वारा स्वीकार हुई तो मालूम हुआ कि एक पुस्तक के संपादक महोदय ने किसी किव से भी उसकी रचना का उपयोग करने के लिए उसकी अनुमित नहीं ली। कुछेक ने शिकायत की, पर प्रकाशक से थोड़े-से पैसे लेकर चुप हो गये। मेरी शिकायत एक सिद्धान्त के लिए थी कि किसी की कोई भी रचना उपयोग करने से पहले शिष्टाचार की यह मांग है कि उससे अनुमित ली जाए। सो इस मांग के आघार पर वोर्ड से फिर पूछा गया कि अगर अमृता प्रीतम की किवताएं इस पुस्तक से निकाल दी जाएं तो कोई अन्तर पड़ेगा?—वोर्ड का निर्णय यह हुआ कि कोई अन्तर नहीं पड़ेगा।

सोचती हूं — ऐसे वोर्ड आज भी कुछ दोषपूर्ण हैं। यह 'दोष' भी निकल जाएंगे तो किसी दिन ऐसे वोर्ड यह निर्णय भी दे सकेंगे — 'सब कवियों की किताएं निकाल दो जी! कोई अन्तर नहीं पड़ता।'

हंसकर रेडियो ऑन करती हूं—अजीव संयोग है, कोई अहमद नदीम क़ासमी की ग़ज़ल गा रहा है—'सुबह होते ही निकल आते हैं वाज़ार में लोग, गठरियां सर पर उठाए हुए इमानों की'…

## काले वादलों के सुनहरी किनारे

काले वादलों को सुनहरी किनारियां भी लग जाती हैं—कभी हैरान आसमान के मुंह की ओर देखती रह जाती हूं।

एक दिन मन भर आया। एक अमरीकन उपन्यास का अनुवाद कर रही थी। कई शब्द ऐसे आए जो किसी डिक्शनरी में नहीं मिले। मेरी सहायता के लिए यू. एस. आई. एस. के हरवंसिंसह जी ने मुभे एक डिक्शनरी भेजी, और इस सीगात के पहले पृष्ठ पर लिख भेजा—'दू अमृता प्रीतम विद ऑल द गुड वर्ड्स फाम दिस डिक्शनरी'।

मेरे समकालीन सदा डिक्शनरी के बुरे से बुरे शब्द चुनकर मेरे लिए प्रयोग करते हैं, पर सारे अच्छे शब्द चुनकर मुक्ते देने का किसी को खयाल आ गया, यह कैसे हो गया...

बुरे शब्दों की कानों को आदत डाल ली हो, तो इस-जैसी एक पंक्ति की देख-कर भी कान चौंधिया जाते हैं…

इसी तरह वंगला देश के संघर्ष के समय एक दिन एक सिपाही का फ़ोन आय'

था—'फ़न्ट से एक दिन के लिए दिल्ली आया हूं, मिलना चाहता हूं' ''शाम के समय वह मिलने आया तो हिन्दुस्तान में पनाह ले रही बंगाली औरतों के संबंध में वताते हुए कहने लगा—'बहुत-सी बूढ़ी औरतों हैं, पर जवान भी हैं, उन्हें हम नावों में से उतारकर कैम्पों में पहुंचाते हैं। मुझे सिर्फ़ यही वात कहनी थी कि जिसने आपके नाविल पढ़े हैं, वह उन पराई औरतों के साथ आदर का सलूक करता है, उन पर बुरा हाथ नहीं डालता।' लगा, आज तक जो कुछ लिखा था, ठिकाने पड़ गया है। मेरे उपन्यास आलोचकों की मेजों तक न पहुंचें, न सही, यह उससे कहीं दूर, साधारण सिपाहियों के मन तक पहुंच गए हैं ''

आज याद आ रहा है—इससे पहली लड़ाई के समय, एक सिपाही ने जंग पर जाते हुए अपनी किवताओं की हस्तिलिखित लिपि मेरे नाम रिजस्ट्री करवाकर भेज दी थी कि 'अगर मैं जीता रहा तो वापस आकर ले लूंगा। अगर मर गया तो ये किवताएं कहीं छाप दीजियेगा।' मैंने जिसे कभी देखा नहीं था उसका कैसा विश्वास जीत लिया था—आंखें भर आयी थीं…

जून १६७२ में नेपाल के एक उपन्यासकार धूसवां सायमी नेपाल एम्बेसी के कल्चरल कौंसिलर के पद पर दिल्ली आए, तो मिलने आए। बताने लगे—'मेरी डम्ब्यी में एक जगह लिखा हुआ है—च्हैन आयी रीड अमृता प्रीतम माई इंडियन फ़ीलिंग्ज आर वैनिश्ड।'

कलम ने अज्ज तोड़िया गीतां दा काफ़िया, एह इश्कें मेरा पहुंचिया अज्ज हड़े मुकाम ते। ' वह भी एक मुकाम था १६६० का जब यह कविता लिखी थी, और फिर—यह भी एक मुकाम है, दूर-पार वसने वाले लोगों के प्यार का— जहां पहुंचकर हैरान भी हूं और उन राहों की शुक्रगुजार भी जो आखिर मुभे इस मुकाम पर ले आए हैं...

# ध्रप के टुकड़े

देश के विभाजन से पहले तक मेरे पास एक चीज थी जिसे मैं संभाल-संभाल- कर रखती थी। यह साहिर की नज़्म 'ताजमहल' थी जो उसने फ्रेम कराकर

१. मैं जब अमृता प्रीतम की कोई रचना पढ़ता हूं तब मेरी भारत-विरोधी भावनाएं खत्म हो जाती हैं।

२. कलम ने आज गीतों का क़ाफ़िया तोड़ दिया, आज मेरा इश्क़ किस मुक़ाम पर पहुंचा है...

मुझ दी थी। पर देश के विभाजन के वाद जो मेरे पास धीरे-धीरे जुड़ा है—आज अपनी अलमारी का अंदर का खाना टटोलने लगी हूं तो दवे हुए खजाने की भांति प्रतीत हो रहा है…

एक पत्ता है जो मैं टॉल्स्टाय की कब्र पर से लायी थी और एक काग़ज का गोल टुकड़ा है जिसके एक ओर छपा हुआ है—'एशियन राइटर्स कांफ्रेंस' और दूसरी ओर हाथ से लिखा हुआ है 'साहिर लुधियानवी'। यह कांफ्रेंस के समय का 'वैंज' है जो कांफ्रेंस में सम्मिलित होने वाले प्रत्येक लेखक को मिला था। मैंने अपने नाम का वंज अपने कोट पर लगाया हुआ था, और साहिर ने अपने नाम का अपने कोट पर। साहिर ने अपना वंज उतारकर मेरे कोट पर लगा दिया, और मेरा वंज उतारकर अपने कोट पर लगा लिया—और आज वह काग़ज का टुकड़ा, टॉल्स्टाय की कब्र से लाए हुए पत्ते के पास पड़ा हुआ मुफ्ते ऐसे लग रहा है जैसे यह भी मैंने एक पत्ते की तरह अपने हाथ से अपनी कब्र पर से तोड़ा हो…

पास ही वियतनाम की बनी हुई एक ऐश-ट्रे है जो अजरवेजान की राजधानी वाकू में वहां की कवियती मिखारद खानम ने मुक्ते दी थी, यह कहकर कि 'जव तुम्हारे इलहाम का धुआं तुम्हारे सिगरेट के धुएं से मिल जाए, तो मुक्ते याद करना…'

वरसों इस घुएं में चेहरे उभरते रहे, मिटते रहे। सिर्फ़ औरों के ही नहीं, अपना चेहरा भी। अपनी आंखों के सामने अपना चेहरा भी—पिघलता और कांपता हुआ—वास्तव में तव ही देखा है जब कोई कविता लिखी है।

याद है—मेरे पिताजी के पास एक बहुत सुन्दर पीतल की डिविया थी जिसमें रेशमी कतरन की तह में रखा हुआ एक बहुत ही पतला-सा चमड़े का टुकड़ा था जो उन्होंने उस घराने से मांगकर लिया था जिसका दावा था कि उनके पास पूर्वजों से मिली हुई गुरु गोबिन्दिंसह जी के पैरों की एक जूती थी जो अब चमड़े का एक बड़ा-सा टुकड़ा माल रह गयी थी। यह पतला-सा छिलका उसी टुकड़े में से उखड़ा हुआ एक टुकड़ा था। पिताजी जब भी अपनी मेज का वह खाना खोलते थे जिसमें पीतल की वह डिविया रखी हुई थी तो अदब से भर जाया करते थे।

मालूम नहीं -- किसके लिए किस चीज का स्पर्श अदव वन जाता है ...

और कव और किस तरह ? यह नहीं जानती। केवल यह जानती हूं कि हाथ अंचा करके मैंने उस जगह को स्पर्श किया है जहां मानवीय सौन्दर्य दिव्य वन जाता है।

क़ब की वात कर रही थी—हर उस पल की क़ब्र—जिसमें मानवीय सीन्दर्य को दिव्य वनते हुए देखने वाली अवस्था सम्मिलत है।

इस अवस्था को हुंकारा देते हुए—इमरोज के पत्र पड़े हुए हैं, और कुछ पत्र सज्जाद के, और चार-पांच साहिर के। मेरे लिए मेरे दोनों वच्चों के पत्न भी इस

अवस्था का हिस्सा हैं।

और—इस क़न्न को सजाने वाले कई फूल-पत्ते हैं—कुछ पाठकों के पत्र और कुछ दूर-दराज के लेखकों की दी हुई सौगातें—उज़ वेक कवियत्री ज़ुलिफ़या की दी हुई रंगीन अतलस की कुछ क़मीजें, जाजियन किन इराकली आवाणीदज़े के दिए हुए वाइन-जार, और शोता रुस्तावैली की चित्र-खित अंगूठियां, बाकू के किन रसूल रज़ा का दिया हुआ तसवीरी-क़ालीन और गोर्की का काष्ठ-चित्न, वलगारियन लेखिकाओं वागिरआना, डोरा गावे, सतानका और कामेनोवा की सौगातें—इत्न, मफ़लर, न्नोच, नग-जिटत हार—और एक वलगारियन नाटकों की निर्देशिका यूलिया को अपनी माता से निरसे में मिली हुई चांदी की झालर का आधा टुकड़ा जो उसने यह कहकर दिया था—'आज मां का निरसा वांट लिया है, इसलिए अव हम वहनें हैं'—और बलगारिया की बुत-तराज ऐन्तोनिया की भेजी हुई वह तसवीर जो मेरा बुत बनाकर और उसकी तसवीर खिचवाकर उसने मुझे सौगात के तौर पर भेजी थी…

लग रहा है—धूप के कितने ही टुकड़े मेरी अलमारी के अंधेरे में पड़े हुए हैं '' यूगोस्लाविया की उपन्यासकार गरोजदाना का भेजा हुआ 'सफ़ेद रातों का संगीत' रिकार्ड-प्लेयर पह सुनती हूं तो उसमें वह जाजियन संगीत भी मिश्रित हो जाता है जो इराकली की मुझ पर लिखी हुई किवता का संगीत बनाते हुए वहां के संगीतकार शालवा मशवेलिडज़ें ने मेरे नाम अपित कर दिया था…

जापान के एक लेखक मोरीमोटो का भेजा हुआ स्वेटर और चीन के एक लेखक की दी हुई चीनी-पंखी, मेरी ग्रीष्म और शरद ऋतुओं को कुछ कहते प्रतीत होते हैं ''और टैगोर की पीतल की मूर्ति जो मास्को में टैगोर-दिवस पर मुझे मिली थी, धीरे से मेरी एक किताव की ओर देखकर मुसकराती है जिसमें फ़ैंज ने एक दिन अपना एक शेर लिख दिया था —'आ गयी फ़स्ले-सुकूं चाक गरेवां वालो ! सिल गए हैं होंठ कोई जल्म सिले न सिले ''

होंठों पर भी कई धन्यवाद हैं—उन दूर-पार के दोस्तों के लिए जिन्होंने अपना समय व्यय किया, मन व्यय किया, और मेरी कई कविताओं और कहानियों को अपनी-अपनी भाषा के लोगों तक पहुंचाया…

आइगोर सैरवरियाकोफ़ वहुत मेहरवान मित्र हैं, उन्होंने कई कितावों में से चुनकर एक पूरी किताव की किवताएं रूसी में उल्था की हैं। न्यूजीलैंड के चार्ल्स क्रिंश ने अपनी हिन्दुस्तान-यात्रा के कई दिन मेरी किवताओं का अंग्रेज़ी अनुवाद करने में बिताए। यूगोस्लाविया की एलियाना चूरा ने कई किवताओं का सर्व में अनुवाद किया, फिर अल्वेनियन में अनुवाद करवाकर पूरी किताव छपवाई और यूगोस्लाविया में अनेक वार मेरी किवताओं की साहित्यिक संध्या मनायी। गरोजदाना ने कई कहानियां, 'पिजर' उपन्यास का संक्षिप्त रूपान्तर और 'यादी' उपन्यास सर्व में अनुवाद किया। मोरीमोटो ने जापानी में कई कविताओं का अनुवाद किया। जार्ज ग्रिफिथ ने लन्दन में कविता की एक संध्या मनाते हुए मेरी कविताएं पढ़ीं। मिशीगन के कार्लो कपोलो ने अपनी पित्तका का एक पूरा अंक मेरी कविताओं और कहानियों के हवाले कर दिया। खुशवन्त सिंह ने 'पिजर' उपन्यास अनुवाद किया। महेन्द्र कुलश्रेष्ठ, प्रीतीश नन्दी, सुरेश कोहली और मनमोहन सिंह ने कई कविताओं के अनुवाद किये, और कृष्णा गोरोवारा ने पूरे तीन उपन्यासों को अंग्रेजी में अनूदित किया।

ये सब घूप के टुकड़े मेरे आसमानों पर हैं …

मेरे अपने देश में भी दूसरी भाषाओं वालों ने मुझे वहुत प्यार और मान दिया है। उर्दू वालों ने मेरी लगभग पन्द्रह पुस्तकों उर्दू में छापी हैं, तीन कन्नड़ भाषा वालों ने, दो गुजराती वालों ने, दो मलयालम वालों ने, दो मराठी वालों ने और हिन्दी वालों ने तो सव-की-सव छापी हैं। वित्क आर्थिक स्वतंत्रता मुफे हिन्दी भाषा से ही मिली है। चुनी हुई रचनाओं का एक वृहत् संग्रह, मेरी अपनी भाषा में नहीं, हिन्दी में है। हिन्दी में अनू दित कविताओं के संग्रह 'धूप का दुकड़ा' के समय श्री सुमित्रानन्दन पन्त के शब्द पढ़कर सचमुच आंखें भर आयी थीं। उन्होंने लिखा था—'अमृता प्रीतम की कविताओं में रमना हृदयें में कसकती व्यथा का घाव लेकर, प्रेम और सौन्दर्य की धूप-छांह वीथि में विचरने के समान है। इन कविताओं के अनुवाद से हिन्दी काव्य भाव-धनी, स्वप्त-संस्कृत तथा शिल्प-समुद्ध वनेगा "'। डॉक्टर भगवतशरण उपाध्याय ने भी एक लम्बा लेख लिखा, जिसे उन्होंने अपने ग्रन्थ 'समीक्षा के संदर्भ' में भी सम्मिलित किया। इसकी कुछ पंक्तियां थीं — 'संग्रह हाथ में आया। एक कविता पढ़ी, फिर दूसरी, फिर तीसरी, और फिर तो जैसे मन पर अधिकार न रहा । अाज पन्तजी और भगवत-शरणजी के ये कृपापूर्ण शब्द फिर एक बार पढ़कर अपने मन पर मेरा अधिकार नहीं रहा है। वह ऐसे विशाल हृदय साहित्यकारों के सामने नत हो गया है …। १६६८-६६ में मिशीगन स्टेट यूनिवर्सिटी की ओर से कार्ली कपोलो ने जब अपनी पत्रिका का एक सम्पूर्ण अंक मेरी रचनाओं पर प्रकाशित किया था उसमें भी एक हिन्दी लेखक रेवतीसरन शर्मा ने मेरे उपन्यासों पर वहुत विस्तार सहित एक लेख लिखा—'दी सर्च फ़ार फेमिनिन इन्टोग्रिटी'।

कुछ वहुत प्यारे पत्न भी मेरे सामने एक फ़ाइल में पड़े हुए हैं-

प्रिंसिपल तेजासिंह पंजाबी भाषा के प्रथम आलोचक थे, और अपने ढंग के अन्तिम भी। उनका एक पत्न है २३ मार्च १६५० का—'अजीज़ी अमृता! अखवारों की वेढंगी चालें देखकर दिल न छोड़ना। आप अनन्त काल के लिए हैं। यदि कोई एक समय आपकी काव्य-प्रसिद्धि को न भी संभाल सके तो कुछ परवाह

वंगाल के प्रसिद्ध लेखक प्रवोधकुमार सान्याल १६६० में नेपाल में मिले थे। वहां पहली वार उन्होंने मेरी किवताएं सुनीं और मैंने उनका गंभीर व्यक्तित्व देखा। वाद में दिल्ली आकर उनका वह प्रसिद्ध उपन्यास पढ़ा—'महाप्रस्थान के पथ पर', जिस पर कभी फिल्म भी वनी थी, और उन्होंने कलकत्ता पहुंचकर मेरा उपन्यास 'पिंजर' पढ़ा। एक-दो पत्रों में इसका उल्लेख हुआ। कुछ वर्ष वाद वह दिल्ली आए तो उनके पास मेरा पता नहीं था, कुछ अंदाजा-सा था कि कुतुवमीनार की ओर जाते हुए रास्ते में कोई कॉलोनी है, और वस इतने-से ही अंदाजें को लेकर वह मेरा मकान ढूंढने लगे।

कई कॉलोनियों में घूमकर उन्होंने दोपहर के समय मेरा मकान ढूंढ़ ही लिया। गिमयों की जलते हुई तो वह हंसने लगे ड में ही है। ज्यादा से ज्यां लूंगा…' ऐसे स्नेह के आ

हनोई से वियतनाम के विख्यात किव स्वन जिआओ (Xuan Dieu) का एक पत्न है, २ फ़रवरी १६५८ का—'वसन्त उत्सव (वियतनामी पारम्परिक चांद्र नव वर्ष) आ रहा है, और आपकी किवताओं का संग्रह आड़ू-पुष्प के रंग की जिल्द में लिपटा हुआ, मुझे आभास दिला रहा है कि वसन्त मेरे पास पहले ही आ गया है। हमारे प्रेसिडेंट हो ची मिन्ह शीझ ही आपके महान् देश की यात्रा पर जाने वाले हैं। मैं समझता हूं आप उनके उन दोस्तों में हैं जो उनका हृदय से स्वागत करेंगे।'

पूना से श्री दि० के० वेडेकर का पत्र है — मेरे नाम नहीं, श्री प्रभाकर माचवे के नाम, २६ जुलाई १६५३ का लिखा हुआ — 'ऊंचे शब्दों का मोह टालकर 'पिजर' की कथा लिखना, किसी भी कलाकार के संयम की परीक्षा थी। मूल आत्मा को ही सामने रखकर एक-एक शब्द लिखने से यह अनायास संयम इस श्रेष्ठ कलाकृति में प्रतीत होता है। मैं तो अपने को घन्य समझता हूं कि ऐसा उपन्यास पढ़ने को मिला। मन में एक ही प्रवल इच्छा है — 'पिजर' की कथा मराठी-वाचकों को पढ़ने को मिले। मेरे मिल्ल श्री जोशी अच्छे कथा-लेखक हैं, वह 'पिजर' का अनुवाद करेंगे और मूल कथा का हृदय जागता रहेगा…'

प्रभाकर माचवे सदा ही वड़े कृपालु मित्र रहे हैं। उनकी अनेक खामोश और गम्भीर मेहरवानियां याद आ रही हैं।

रसीदी टिकट: ७१

जैनेन्द्रकुमार हिन्दी के प्रथम लेखक थे—मैंने उन्हें देखा नहीं था—जब उन्होंने मेरा एक उपन्यास पढ़कर किसी को पत्न लिखा और उसकी प्रशंसा की और उसने वह पत्र मुझे भेज दिया। वह पत्न आज मुझे मिल नहीं रहा है, पर जैनेन्द्रजी तो सदा ही वड़े अच्छे मिल्ल रहे हैं।

चार्ल्स ब्रैश न्यूजीलैंड के प्रसिद्ध किव थे, 'लैंडफाल' के सम्पादक । उनका ६ मार्च १६६४ का लिखा हुआ पत्न मेरे सामने है—''मैंने 'द स्केलेटन' ('पिजर' का अंग्रेजी अनुवाद) पढ़ा है और मैं आपको वताना चाहता हूं कि मैंने इसे कितना मर्म-द्रावक पाया । आपने कथा का सहृदयता, मितन्ययिता तथा संयम से निर्वाह किया है। आप इस पर सहज गर्व कर सकती हैं।''

साय ही स्मरण हो आ रहा है कि इसी उपन्यास 'पिंजर' के विरुद्ध मेरे एक समकालीन लेखक ने वड़ा कष्ट उठाकर अनेक पन्न अखवारवालों और रेडियो वालों को भेजें थे, और साथ ही यह मांग की थी कि मेरे गीत रेडियों से प्रसारित न किये जाएं।

फ़ाइल में रखे हुए अनेक प्यारे खत फिर से पढ़ते समय, और जो अपनी भाषा में मेरे साथ होता है उसे स्मरण करते हुए, कई बार ऐसा प्रतीत होता है कि जैसे एक ही समय में मैं एक बहुत ठंडी और बहुत गर्म नदी में नहा रही हूं...

#### अग्नि-स्नान

'Create an idealized image of yourself and try to resemble it'
—ये शब्द काजानजाकिस ने अपनी पहली मुलाकात में अपनी प्रेमिका से कहे थे।
गुझसे ये किसी ने नहीं कहे, पर मैंने सुने थे—अपने लहू में से सुने थे…

और फिर अपने होंठों से ही अपने कानों को कई वार सुनाती रही—तव भी जब इनके अमल से चूक जाती थी...

मैं यह नहीं कहती कि इन शब्दों का तिलिस्म मेरी पकड़ में आ चुका है— केवल यह कि सारी उम्र ये मेरे सहायक रहे हैं। इनका तिलिस्म ही शायद इस वात में है कि अपनी सूरत जब भी अपने किल्पत आपे से कुछ मिलने लगती है — किल्पत आपा और भी सुन्दर होकर दूर जाकर खड़ा हो जाता है।

केवल यह कह सकती हूं कि सारी उम्र इस तक पहुंचने के लिए एक जतन करती रही हूं।

जतन अपने आप में एक ढाड़स होता है-इसने ही एक बार कुछ ऐसी ढाड़स

दी थी कि अठारह वर्ष से एग्जीमें का कव्ट भोगने वाले अपने पित से कह सकी थी, 'आपके मन ने यह तलाक़ स्वीकार कर लिया है, पर आपके मन ने अभी इर्द-िगर्द के लोगों की गुस्ताख आंखों और कसैली जीभों के सामने इस सच को स्वीकार नहीं किया है। मुझसे अलग होने की घटना लोगों को देख लेने दीजिये। वे चार दिन वोल-वककर जब चुप हो जाएंगे, हम अपने भीतर की सच्चाई को उनकी आंखों की आग में से लंघाकर ले जाएंगे—तव इस अग्नि-स्नान के वाद हम निरोग हो जाएंगे।' एक पेणीनगोई-सी भी की, 'आपका एग्जीमा दूर हो जाएगा।' और हमने अलग होने की तारीख निश्चित कर ली—आठ जनवरी। यह १६६३ के सितस्वर की वात है। बरस चढ़ते, जनवरी की आठ तारीख को, अपने निश्चित किए हुए दिन, हम अलग हो गए। और फ़रवरी में उनका एग्जीमा विजकुल ठीक हो गया, अठारह वर्ष बाद, और विना किसी दवा-दारू के।

सोचती हूं — यह सच का सामना करने का साहस था जिसने मन को, और तन को, वल दिया।

कुछ इसी तरह की घटना १६६० में भी हुई थी। इमरोज की मुहव्वत में सचाई जरूर थी, पर उसमें बहुत गहरे कहीं दुविधा भी मिली हुई थी, बहुत हद तक उसकी अपनी दृष्टि से भी ओझल। वह इस दुविधा के पलों को 'काला आदमी' कहा करता था-जो कभी-कभी उसके अन्तर में से उभरता और फिर अन्दर ही कहीं लोप हो जाता था। यह शायद मेरा और उसका चेतन-जतन था कि वह दुविधा कुछ समय के लिए इतनी गहराई में उतर गयी कि फिर सतह पर उसका अस्तित्व कहीं दिखाई नहीं दिया। हमें लगा, हम उससे मुक्त हो गए हैं। पर इमरोज को बुखार आने लगा। ऐक्स-रे भी लिये, पर 'वह' ऐक्स-रे में कहां दिखाई देनी थी। बुखार आते हुए दूसरा महीना लग गया - और तव वह अपने आप ही सतह पर आ गयी। मैं जानती हूं, उन दिनों के मेरे आंसू मेरे कल्पित-आपे की रूपरेखा से मेल नहीं खाते थे, मैं उससे बहुत छोटी हो गयी थी, पर यह स्पष्ट-सा हो गया था कि जब तक वह मुझसे वहुत दूर नहीं हो जाएगा, उसका बुखार नहीं उतरेगा। एक-दूसरे की सरजमीन को पाने के लिए दूरी के रेगिस्तान से गुजरना जरूरी था —यह जानने के लिए कि अन्तर की प्यास कितनी है, और किसलिए है। जब दूरी का क़दम उठा लिया—चाहे वह वहुत कठिन था—तव इमरोज का बुखार उतर गया।

यह और वात है कि इस दूरी को हमने पूरे तीन वरस दिये। और वदने में इसने हमें आपे की पहचान दी। और इमरोज को विश्वास हो गया कि इस दुनिया में उसे केवल मेरी आवश्यकता है।

पर दो महीने के बुखार के उतरने का चमत्कार—केवल उस हिम्मत के किर्म हुआ था कि हम आधा सच नहीं जीएंगे। उठाया हुआ क्रदम अगर पुरा सच दर् मालूम होता तो वहं क़दम लौटा लेना चाहिए।

यहां एक वात याद आ रही है—एक वार रेवतीसरन शर्मा टेलीविजन पर मुझसे इन्टरव्यू कर रहे थे, अचानक उन्होंने यह प्रश्न किया—'अमृता जी! आपके नाविलों की लड़िक्यां अपने सच की तलाश में वने घर तोड़ देती हैं, क्या यह समाज के लिए हानिकारक नहीं है ?' सहजस्वभाव मुंह पर उतर आया था— 'रेवती जी! आज तक जितने घर टूटते रहे हैं, झूठ के हाथों टूटते रहे हैं, अव कुछ सच के हाथों भी टूट लेने दीजिये!'

जानती हूं, सच की चाल चलना कितना कठिन है, पर स्वयं को स्वयं के किएत मानस-चित्र से मिलाना भी एक शाश्वत संघर्ष है।

सच एक रिलेटिव टर्म है। अनेक बार आज का सच कल का सच नहीं रहता —पर यहां सच से मेरा अभिप्राय उस ईमानदार 'सोच' से है जो मन और तन के कर्म में सामंजस्य ले आता है—किसी साज के तारों को सुर करने की तरह।

#### इमरोज

'उमरा दे इस काग़ज उत्ते इश्क तेरे अंगूठा लाया, कौन हिसाव चुकाएगा।'' इस किवता की पृष्ठभूमि यह थी कि एक बार एक उर्दू मुशायरे के मौके पर लोग साहिर से आटोग्राफ़ ले रहे थे। लोग कुछ परे हुए तो मैंने हंसकर अपनी हथेली उसके आगे कर दी और कहा, 'आटोग्राफ़!' साहिर ने हाथ में लिये हुए क़लम की स्याही अपने अंगूठे पर लगाकर, वह अंगूठा मेरी हथेली पर लगा दिया, मानो मेरी हथेली के कागज पर हस्ताक्षर कर दिया हो। मेरे इस काग़ज पर क्या लिखा हुआ या जिस पर उसने हस्ताक्षर किया था, यह सब हवाओं के हवाले है। उसे न उसने कभी पढ़ा, न जिन्दगी ने, इसीलिए कह सकती हूं—

साहिर एक खयाल या—हवा में चमकता हुआ शायद मेरे अपने ही खयालों का एक जादू, पर इमरोज के साथ विताई हुई जिन्दगी, शुरू के कुछ व रसों को छोड़-कर, एक वेखुदी के आलम तक पहुंच गयी है। इस आलम को शायद—इस वक्त याद आयी हुई एक वात से कुछ पकड़ा जा सकता है। एक दिन घर आए हुए एक मेहमान ने मेरा और इमरोज का हाथ देखा। मुझसे कहा—'आपके हाथ में घन की वड़ी गहरी और लम्बी रेखा है, आपको जिन्दगी में घन की कमी नहीं हो सकती।' पर इमरोज से उसने कहा—'आपके पास रूपया कभी नहीं जमा होगा। आपके

१. मेरी उम्र के इस कार्ग्ज पर तेरे इश्क़ ने अंगूठा लगाया, इसका हिसाव कौन देगा…

७४ : रसीदी टिकट

हाथ की रेखा जगह-जगह से टूटी हुई है। इसरोज ने अपने हाथ में मेरा हाथ लेकर कहा — 'अच्छा है, फिर हम दोनों एक ही रेखा से गुजारा कर लेंगे।'

१६६४ में जब इमरोज ने हौज खास में रहने के लिए पटेलनगर का मकान छोड़ा था, तब अपने नौकर की आखिरी तनखाह देकर उसके पास एक सौ और कुछ रुपये बचे थे। पर उन दिनों उसने एक ऐडवर्टाइ जिंग फर्म में नौकरी कर ली थी, बारह-तेरह सौ वेतन था, इसलिए उसे कोई चिन्ता नहीं थी। पर एक दिन—दोतीन महीने वाद—उसने लाउड- थिंकिंग के तौर पर मुभसे कहा—'मेरा जी करता है, मेरे पास दस हजार रुपया हो, ताकि जब जी में आए नौकरी छोड़ सकूं और अपने मन का कोई तजुर्वा कर सकूं।' महंगाई बढ़ रही थी, पर उसकी कही हुई वात, मेरा जी करता था, पूरी हो जाए। जल्दी ही एक साधन भी वन गया— इमरोज को वेतन के अतिरिक्त पांच सौ रुपये मासिक का काम अलग मिल गया। सो, खर्च में जितनी कमी कर सकती थी, की, और इमरोज के दस हजार रुपये जोड़ने की लगन लगा ली।

लगभग सवा वरस में सचमुच दस हजार रुपया इकट्ठा हो गया, और इमरोज़ ने एक दिन अचानक नौकरी छोड़ दी। अलग काम का पांच सौ का अलग आसरा था, वह भी अगले महीने अचानक वन्द हो गया। मुक्ते तीन महीने के लिए यूरोप जाना था, चली गयी। मेरी अनुपस्थिति में इमरोज़ ने वाटिक का तजुर्वा करना सोच लिया, और उसके लिए अपने भाई को दिखन की ओर भेज दिया कि वहां से वाटिक का एक अच्छा कारीगर खोजकर ले आए।

मैं यूरोप से वापस आयी तो पहले से ही इमरोज ने ग्रीन पार्क में तीन सी रुपये मासिक पर एक मकान किराये पर लिया हुआ था, जिसमें दो कारीगर रहते थे, और कड़ाहों में रंग उवालकर नए खरीदे हुए कपड़ों के थानों पर वाटिक का तजुर्वा कर रहे थे। रंग एकसार नहीं आ रहे थे, और इन घट्वेदार कपड़ों को ढेर के ढेर फेंका जा रहा था।

उन दिनों इमरोज का मिजाज दिल्ली के उस मौसम की तरह था, जब दोपहर के समय शरीर लू की तिपश से जलने लगता है, और शाम पड़ते ही ठंड से सिहरने लगता है। कुछ कहना चाहा—पर सारे शब्द व्यर्थ थे।

ढाई सी रुपये महीने पर एक दर्जी और आ गया, जो अच्छे वने कपड़ों को काट-काटकर क्रमीजों की शक्ल में सिलता था।

पर क़मीजों की कमर का साइज उर्दू शायरी की हसीना की कमर की तरह

ऐसी कोई पांच सो क्रमीजों का हश्र यह हुआ कि इन्हें वरसों तक संभालकर रखने के लिए एक अलमारी वनदानी पड़ी, और एक वड़ा ट्रंक खरीदना पड़ा। एक दिन की वात याद था जाती है तो आज भी हंसी छूट पड़ती है। एक दिन एक अमरीकन स्त्री को एक क्रमीज बहुत पसन्द आयी, वह देख रही थी कि उर्दे शायरी की हसीना की कमर के लिए सिली हुई यह क्रमीज उसके नहीं आएगी, पर जराने एक पर्दे की ओट में होकर किसी तरह उस क्रमीज को अपने शरीर पर फेसा लिया। उतारने लगी तो गले से न निकले। हारकर उसने पर्दे के पीछ से आवाज दी— 'प्लीज गैंट मी आउट ऑफ़ दिस शर्ट।'

दस हजार बिलकुल खत्म हो गए तो इमरोज ने अपना इकलीता प्लॉट बेच दिया। साढ़े छह हजार में बिका। एक वरस के इस तजुर्वे में, कितावों के इक्का-दुक्का टाइटल बनाकर उसने जो कमाया था—उसे भी मिलाकर—खर्च का पूरा जोड़ बीस हजार हो गया।

और फिर, वाटिक से उसका जी भर गया। इस तजुर्बे में सिल्क की एक कमीज और सिल्क की एक साड़ी जो इमरोज ने अपने हाथों से बनाई थीं, मेरे पास है। जब भी यह कमीज या साड़ी पहनने लगती हूं, वीस हजार का खयाल आ जाता है। और कभी उदास होने लगती हूं तो इमरोज हंसकर कहता है— 'इतनी कीमती साड़ी तो किसी मिलका ने भी न पहनी होगी, तुम्हें खुण होना चाहिए कि आज तुमने दस हजार की साड़ी पहनी हुई है…।' सो, मेरी यह साड़ी भी दस हजार की है, और कमीज भी दस हजार की…

मैं सचमुच अमीर हूं—यह इमरोज के उस हीसले की अमीरी है जो बीस हजार रुपये खोकर इस तरह हंस सकता है। और यह बीस हजार भी वह, जो उसने न उससे पहले कभी देखे थे, न वाद में ...

इमरोज को समझना किन नहीं। उसमें एक रेखा है जो वरावर चली आ रही है—हथेली पर नहीं, मस्तिष्क के सोचने में। उसके मन में चीजों के वे रूप उभरते हैं, जिन्हें कागज पर, कपड़े पर, या लकड़ी-लोहे पर उतारना, उसके वश की वात है। केवल वड़े साधन उसके वश के नहीं हैं।

उसने टैक्स्टाइल के अत्यन्त सुन्दर डिजाइन वनाए थे। मैं उन्हें देखती थी तो कहती थी—'यह अगर सचमुच कागजों से उतरकर दो-दो गज के कपड़ों पर आ जाएं तो सारे हिन्दुस्तान की लड़कियां परियां वन जाएं ...'

यह डिजाइन काग्रजों पर वनाना उसके वस में था, उसने वना लिये, पर इन्हें कपड़ों पर उतारने के लिए एक मिल की आवश्यकता थी। हमारे मुल्क की गरीवी यह नहीं है कि उसके पास मिलें नहीं हैं, गरीवी यह है कि मिलवालों के पास दृष्टि नहीं है। ये डिजाइन दो बार दो मिल-मालिकों को दिखाए थे, पर अनुभव यह हुआ कि वे लोग, आईन रैंड के उस वाक्य के अनुरूप हैं जो ऐसे लोगों के लिए उसने उनके भाग्य के समान ही लिखा था — पर्फ़ेक्ट ईडियट्स।

वास्तव में इसी विवशता के कारण इमरोज ने वाटिक का माध्यम सोचा था, कि कुछ डिजाइन मिलों की मोहताजी से मुक्त होकर कपड़ों का शरीर छू सकें।

यह और वात है कि यह काम जब तक कारीगरों के हाथ में रहा, वर्णन-योग्य नहीं था, पर जब अन्त में इमरोज ने उसका सारा अमल अपने हाथ में ले लिया, कुछ चीजों ऐसी तैयार हुई कि आंख हटाए नहीं हटती थी। पर ऐसी चीजों के लिए कुछ जापानियों और अमरीकनों के सिवाय कोई खरीदार नहीं था। और साथ ही यह भी था कि यह हुनर जब इस शिखर पर पहुंचा, तो दो गज कपड़ा खरीदने के लिए भी पैसे नहीं रह गए थे।

यह साधारण-सा माध्यम भी पहुंच के वाहर हो गया, तो इस तजुर्वे का सिलसिला खत्म हो गया। फिर धीरे-धीरे वे तजुर्वे अस्तित्व में आए जिनके लिए एक वार में सौ-पचास रुपयों से अधिक की आवश्यकता नहीं होती थी। इमरोज ने घड़ियों के डायल डिजाइन करने शुरू किए। जव चालीस-पचास रुपये इकट्ठे हो जाते वह एक घड़ी खरीद लाता और उसका डायल डिजाइन करता। आज भी हमारी एक अलमारी उन घड़ियों से भरी हुई है जिन्हें रोज चावी देना मुमकिन नहीं है—पर कभी-कभी हम वह अलमारी खोलते हैं तो सारी घड़ियों को चावी देकर उनकी टिक-टिक वेथोवन की सिम्फ्रनी की तरह सुनते हैं…

घड़ियों में सदा 'एक समय' होता है, पर इमरोज ने 'दो समय' घड़ियों में पकड़ने चाहे। एक तो साधारण समय जो सूइयां वताती हैं, और दूसरा वह जो विश्व के कुछ किन शब्दों में पकड़ते हैं। इसलिए इमरोज ने नम्बर वाले डायल निकालकर घड़ियों में वे डायल डाले जिन पर उसने विश्व के किनयों की वे पंक्तियां लिखी थीं जिनमें अनेक पल-छिन पकड़े हुए थे।

जो घड़ियां संभालकर रखी हुई हैं उनमें से किसी के डायल पर फ़ैंज का शेर है, किसी पर क़ासमी का, किसी पर वारिस शाह का, किसी पर शिवकुमार का…

इसी तरह इमरोज के कुछ कैलेंडर-डिजाइन हैं। किसी की शकल चौकोर मेज के समान है जिस पर तारीख और वार शतरंज के मोहरों की तरह विछे हुए हैं। किसी की शकल एक वृक्ष के समान है जिस पर तारीख और वार के हरे-हरे पत्ते लगे हुए हैं। किसी की शकल एक साज के समान है जिसके तार कसने वाली चावियां वरस के महीने और वार हैं।

यह सव-कुछ अगर अपने देश में और विदेशों में दिखाया जा सकता तो हिन्दुस्तानं का नाम अमीर हो सकता था। पर किसी सरकारी मशीनरी को चावी दे सकना न मेरे वश की वात है, न इंमरोज़ के।

जब कोई किसी का वर्तमान अपनाता है, तो वास्तविक अपनत्व में, उसका और दूसरे का अतीत भी, शामिल हो जाता है—अलग-अलग नहीं रह जाता—भले ही वह आंखों देखा नहीं होता, फिर भी वह अपने अस्तित्व का हिस्सा वन जाता है—अपने शरीर के किसी पुराने घाव की भांति।

इमरोज जानता है, मोहनसिंहजी के प्रति मेरे आदर में मेरी मुहब्बत

रसीदी टिकट:७७

शामिल नहीं थी। एक वार जब उनकी किताव 'जंदरे' का वह कवर-डिजाइ वना रहा था, तो किताव की मुख्य किवता के अनुसार उसे टाइटिल के ऊपर द ताले बनाने थे—मेरे दो बच्चे जो मोहनसिंह के विचार में दो फूलों के ताले थे— पर जसने टाइटिल पर तीन ताले वनाए । कहने लगा—'तीसरा सबसे वड़ा ताला तो खुद वच्चों की मां थी, जो मोहनसिंह को दिखाई नहीं दिया। इसलिए मैंने

अधूरी कविता को पूरा करने के लिए दो की जगह तीन ताले वना दिये हैं।' और इमरोज जानता है, मैंने साहिर से मुहव्वंत की थी। यह जानकारी अपने आप में वड़ी वात नहीं है, इससे आगे जो सचमुच वड़ा है वह इमरोज़ का मेरी असफलता को अपनी असफलता समझ लेना है।

इमरोज जब साहिर की किताव 'आओ कोई ख्वाव बुनें' का टाइटिल वना रहा था तो कागज लिये हुए कमरे के वाहर आ गया। वाहर के कमरे में मैं और देविन्दर वैठे हुए थे। उसने टाइटिल दिखाया। देविन्दर ही एक दोस्त है जिससे मैं साहिर की वात कर लेती थी, इसलिए देविन्दर ने कुछ अतीत में उतरकर, एक वार टाइटिल की ओर देखा, एक वार मेरी ओर । पर मुझसे, और देविन्दर से भी, कहीं अधिक इमरोज ने मेरे अतीत में उत्तरकर कहा—'साला ख्वाव बुनने की वात करता है, वनने की नहीं।'

मैं हंस पड़ी—'साला जुलाहा, सारी उम्र ख्वाव बुनता ही रहा, किसी का ख्वाव न वना।'

मैं, देविन्दर, इमरोज कितनी ही देर तक हंसते रहे — उस दर्द के साथ जो ऐसे अवसर पर ऐसी हंसी में शामिल होता है।

कभी हैरान हो जाती हूं — इमरोज ने मुझे कैसा अपनाग है, उस दर्द के समेत जो उसकी अपनी खुशी का मुखालिफ़ है...

एक वार मैंने हंसकर कहा था, 'ईम् ! अगर मुझे साहिर मिल जाता, तो फिर तू न मिलता'—और वह मुझे, मुझसे भी आगे, अपनाकर कहने लगा, 'मैं तो तुभी मिलता ही मिलता—भले ही तुझे साहिर के घर नमाज पढ़ते हुए ढूंढ

सोचती हूं--वया कोई खुदा इस जैसे इन्सान से कहीं अलग होता है…

इमरोज अगर ऐसा न होता जैसा है तो में उसकी ओर देखकर यह शेर कभी न लिख सकती—-'वाप वीर दोस्त ते खाविन्द, किसे लफ्ज दा कोई नहीं रिश्ता, उंज जदों में तैनूं तिवकया—सारे अवखर गूढ़े हो गये।'

इमरोज़ के पास मेरे कई पत्र हैं, पर इनमें से एक मेरे मन का चित्रण करने

 पिता, भाई, मिल्ल, और पित — किसी शब्द का कोई रिश्ता नहीं। पर जव <sup>94</sup>ः रसीदी टिकट

त्राला वह पत्न मिलता है जो मैंने अगस्त १६६७ में उसे यूगोस्लाविया से लिखा था—. "ईमवा! यथार्थ की सीमावन्दी से घवराकर पायी हुई एक वस्तु होती है — ैन्टेसी! पर सोचती हूं, जो स्थिरता से प्राप्त किया जाता है वह फ़ैन्टेसी के

आगे होता है। इसलिए तेरा जिक उससे आगे है—वियान्ड फ़ैन्टेसी!

"हेनरी मिलर के शब्दों में सारे आर्ट एक दिन समाप्त हो जाएंगे, पर आर्टिस्ट अवश्य रहेंगे, और जिन्दगी 'एक आर्ट' नहीं होगी, 'आर्ट' होगी। अगर यह मान लिया जाए कि हेनरी मिलर का यह किल्पत समय एक हजार वर्ष वाद आ जाएगा तो यह कहूंगी कि समय से एक हजार साल पहले पैदा हो जाना तेरा कुसूर है। यह हर उस व्यक्ति का कुसूर है जो सिर से पैर तक जीता है। इस दुनिया में अभी

यह हर उस व्याक्त का क़ुसूर है जो सिर से पर तक जीता है। इस दुनिया में अभी लोग इस तरह के नहीं होते। हर व्यक्ति का आधा कुछ जन्म लेता है, आधा मां की कोख में ही मर जाता है। हर मनुष्य अभी अपना वहुत-सा भाग कोख की क़ब्र में दफ़न करके जन्म लेता है, और उसके लिए किसी पूर्ण मनुष्य को देखने से वढ़कर और कोई दुखदायी वात नहीं होती। सो इस दुनिया की तेरे प्रति उदासीनता स्वाभाविक है—या ऐसे कहूं कि हर वर्तमान की जड़ें केवल अतीत में होती हैं, पर तेरे जैसे उस व्यक्ति का क्या हो जिसके वर्तमान की जड़ें केवल भविष्य में हैं। अगर एक हज़ार साल वाद छपने वाले किसी अखवार की प्रति मैं आज वाज़ार में खरीद सकूं तो मुझे विश्वास है कि मैं उसमें तेरे कमरे में वन्द पड़ी हुई तेरी कलाकृतियों का विवरण पढ़ सकती हं…

"पर्फ़्रेंक्शन' जैसा शब्द तेरे साथ नहीं जोडूंगी। यह एक ठंडी और ठोस-सी वस्तु का आभास देता है, और यह आभास भी कि इसमें से न कुछ घटाया जा सकता है, न वढ़ाया जा सकता है। पर तू एक विकास है, जिससे नित्य कुछ झड़ता है, और जिस पर नित्य कुछ उगता है। पर्फ़्रेंक्शन शब्द एक गिरजाघर की दीवार पर लगे हुए ईसा के चित्र के समान है—जिसके आगे खड़े होने से वात हहर जाती है। पर तुझसे वात करने से वात चलती है—एक सहजता के साथ—जैसे एक सांस में से दूसरा सांस निकलता है। तू जीती हुई हडिड्यों का ईसा!

'एक पराये देश से तुझे पत्न लिखते हुए याद आया है कि आज पन्द्रह अगस्तं है—हमारे देश की स्वतन्त्रता का दिन । अगर कोई इन्सान किसी दिन का चिह्न वन सकता हो तो कहना चाहूंगी कि तू मेरा पन्द्रह अगस्त है, मेरे अस्तित्व की और मेरे मन की अवस्था की स्वतन्त्रता का दिन !

अमृता

दुव्रोवनिक (यूगोस्लाविया)

रसीदी टिकट : ७६

# एक सिलसिला

४ फ़रवरी, १६७२ के 'स्टेट्स' में मैंने एक लेख लिखा था 'एक रोमानियन कविता में एक किन पड़ोसियों से कुर्सियां मांगकर ले आता है, और खाली कुर्सियों को अपनी कविताएं सुनाता है। सोचता है कि खाली कुसियां सबसे अच्छी श्रोता होती हैं। उनमें न उत्साह का दिखावा होता है, न व कविताओं को सेन्सर करती हैं। 'पर इस प्रकार के अहं से वंचित हमारे कितने लेखक हैं, जो केवल 'कुसियों' के पीछे दौड़ रहें हैं। स्थापना के हॉल कमरों में 'कल्चरर फ़र्नीचर' वनाना उनकी अन्तिम मंजिल प्रतीत होती है।' और इसी लेख के आर के भाग में कुछ पंक्तियां इस प्रकार थीं—'पर वास्तविक लेखक अपने पाठकों की रगों में जीता है, उनके स्वप्नों में, और उनके जीवन के अंधेरे कीनों में

यह सव-कुछ लिखते समय इसमें एक नई उदासी यह भी शामिल थी कि साहित्य अकादमी के अवार्ड के लिए एक या दो वोटों के आधार पर रिकमंड हुई एक समकालीन की किताब थी, जिसे पढ़ा तो लगा कि इस किताब को अवार्ड मिलना न लेखक के साथ न्याय होगा, न पंजाबी साहित्य के साथ इसलिए मैंने अपना अन्तिम वोट इस किताव को नहीं दिया। और इस कारण से मेरे समकालीन ने मुझसे नाराज होकर चंडीगढ़ में जो पेपर पढ़ा था उसमें मे नाविलों को 'नावलचू' कहकर और कविताओं को 'नकल' कहकर जी भरकर निंदा की थी। पर इस वर्ष के मध्य में इस वात का और भी हास्यास्पद रूप देखने में आया

जव जुलाई के अन्तिम सप्ताह में एक और समकालीन के घर वैठकर उस समकालीन ने शराव का प्याला हाथ में लेकर खुशी से नाचते हुए कहा: 'आ गई, वीवी क़ावू में आ गयी अग गयी, वीवी क़ावू में आ गयी अतीन साल के लिए क़ावू में आ गयी...' और उसने सामने वैठे एक और समकालीन को बताया... भारतीय ज्ञानपीठ कमेटी में आ गया हूं, अब तीन साल तो बीवी को अवार्ड लेने हीं देता...' और पास बैंठे एक और मेहरवान समकालीन ने उसके स्वर में स्वर लाया— 'आ गयी वीवी कावू में आ गयी ... पांच साल के लिए कावू में आ गी...'और उसने बताया कि 'साहित्य अकादमी की एक्जिक्यूटिव में होने का यह ता का बािलरी साल है, अगले पांच सालों के लिए नया चुनाव होगा, हम मैं वहां होती तो एक से 'अकादमी मुवारक' और दूसरे से 'ज्ञानपीठ की ः रसीदी टिकट

मेम्बरी मुवारक' कहती, पर वहां केवल मोहनसिंह था जिसने इस जैसी वचकाना हरकतों को केवल उदासी के साथ देखा और सबेरे मेरे घर आकर मुझे उदासी के साथ सुना गया।

इनामों और रुतवों की तेज रोशनी में खड़े हुए वे लोग खामखाह हवा में तलवारें मार रहे हैं। मैं वहां नहीं हूं। कभी भी नहीं थी, न कभी होऊंगी। एक ही तमन्ना थी कि मैं अपने दिल और अपने पाठकों के दिल के एक कोने में रहूं, जहां तक भी जा सकी हूं—सिर्फ़ वहां हूं—सिर्फ़ वहां ...

इस वर्ष के अन्त में फिर वैसे ही दिन आए। चंडीगढ़ से एक समकालीन का टेलीफ़ोन आया—

'इस वार किस किताव को वोट देनी है ?'

'जो आपको अवार्ड के योग्य लगती है, उसे दे दीजिये!'

'उसे, जिसने लेनिन पर किताव लिखी है ?'

'लेनिन पर उसकी किताव बहुत घटिया है।'

'हां, घटिया तो है, पर वह बूढ़ा हो गया है, उसे अवार्ड मिल जाना चाहिए।' और उसने मुझसे पूछा कि मेरी दृष्टि में मियार के अनुसार किसे अवार्ड मिलना चाहिए ?

मियार के अनुसार, सामने आयी हुई नौ किताबों में केवल एक किताब थी 'तीन रातें' जिसके पहले भाग में किस्सों की पुरानी परम्परा को नए सिरे से उज्जीवित किया गया था, और दूसरे भाग में आज की कहानी और आज के गद्य के उत्तम प्रमाण मिलते थे, इसलिए अपनी राय, जिस ईमानदारी से सोची थी, उसी ईमानदारी से वता दी—और मेरे समकालीन का टेलीफ़ोन वन्द हो गया।

फिर औरों से सुना कि तीसरी राय का वन्दोवस्त कर लिया जाएगा, और उन दो रायों को मिलाकर मेरी राय को रद्द कर दिया जाएगा।

मियार के संबंध में किसी की राय भिन्न हो सकती है, पर यहां मियार का प्रश्न नहीं था, यहां जिद का प्रश्न था। सो जिद पूरी की गयी और अवार्ड का इंतज़ाम कर लिया गया।

पहली जनवरी १६७३ के दिन, साहित्य अकादमी की एक्जीक्यूटिव सदस्या के पद से, पांच साल के बाद, निवृत्त हुई हूं। किसी जिम्मेदारी से निवृत्त होना भले ही 'मुक्ति' शब्द के साथ नहीं जोड़ा जा सकता, पर अनुभूति अवश्य मुक्ति के समान ही है, इससे इनकार नहीं कर सकती।

इन वर्षों में जब सिफ़ारिशों के फ़ोन आते थे, या घर की घंटियां वजती थीं, हंसकर इमरोज से कहा करती थी, 'सबको यह समझा दो कि पांच वरस के लिए मैं घर पर नहीं हूं।' पर इस अन्तिम वर्ष सिफ़ारिश के साथ किसी के हाथ किसी की धमकी भी आयी कि अगर उसे अकादमी का अवार्ड नहीं मिला तो वह जी

#### एक सिलसिला

४ फ़रवरी, १६७२ के 'स्टेट्स' में मैंने एक लेख लिखा था 'एक रोगानियन किवता में एक किव पड़ोसियों से कुसियां मांगकर ले आता है, और लाली कुसियों को अपनी किवताएं सुनाता है। सोचता है कि खाली कुसियों सबसे अच्छी श्रोता होती हैं। उनमें न उत्साह का दिखावा होता है, न वे किपताओं को सेन्सर करती हैं। पर इस प्रकार के अहं से वंचित हमारे कितने लेखक हैं जो केवल 'कुसियों' के पीछे दौड़ रहे हैं। स्थापना के हॉल कमरों में 'कल्चरल फ़र्नीचर' बनाना उनकी अन्तिम मंजिल प्रतीत होती है। ' और इसी लेख के आगे के भाग में कुछ पंक्तियां इस प्रकार थीं—'पर वास्तिवक लेखक अपने पाठकों की रगों में जीता है, उनके स्वप्नों में, और उनके जीवन के अंधेरे कोनों में

यह सव-कुछ लिखते समय इसमें एक नई उदासी यह भी शामिल यी कि साहित्य अकादमी के अवार्ड के लिए एक या दो वोटों के आधार पर रिकमंड हुई एक समकालीन की किताब थी, जिसे पढ़ा तो लगा कि इस किताब को अवार्ड मिलना न लेखक के साथ न्याय होगा, न पंजाबी साहित्य के साथ इसलिए मैंने अपना अन्तिम वोट इस किताब को नहीं दिया। और इस कारण से मेरे समकालीन ने मुझसे नाराज होकर चंडीगढ़ में जो पेपर पढ़ा था उसमें मेरे नाविलों को 'नावलचू' कहकर और किताबों को 'नकल' कहकर जी भरकर निंदा की थी।

पर इस वर्ष के मध्य में इस वात का और भी हास्यास्पद रूप देखने में आया जब जुलाई के अन्तिम सप्ताह में एक और समकालीन के घर बैठकर उस समकालीन ने शराव का प्याला हाथ में लेकर खुशी से नाचते हुए कहा: 'आ गई, वीवी कावू में आ गयी आ गयी, वीवी कावू में आ गयी जीन साल के लिए कावू में आ गयी '' और उसने सामने वैठे एक और समकालीन को बताया में भारतीय ज्ञानपीठ कमेटी में आ गया हूं, अब तीन साल तो वीवी को अवार्ड लेने नहीं देता '' और पास बैठे एक और मेहरवान समकालीन ने उसके स्वर में स्वर मिलाया— 'आ गयी वीवी कावू में आ गयी ''पांच साल के लिए कावू में आ गयी ''' और उसने वताया कि 'साहित्य अकादमी की एक्जिक्यूटिव में होने का यह अमृता का आखिरी साल है, अगले पांच सालों के लिए नया चुनाव होगा, हम अमृता को अकादमी के पास नहीं फटकने देंगे '''

मैं वहां होती तो एक से 'अकादमी मुवारक' और दूसरे से 'ज्ञानपीठ की

मेम्बरी मुवारक' कहती, पर वहां केवल मोहनसिंह था जिसने इस जैसी वचकाना हरकतों को केवल उदासी के साथ देखा और सवेरे मेरे घर आकर मुझे उदासी के साथ सुना गया।

इनामों और रुतवों की तेज रोशनी में खड़े हुए वे लोग खागखाह हवा में तलवारें मार रहे हैं। मैं वहां नहीं हूं। कभी भी नहीं थी, न कभी होऊंगी। एक ही तमन्ना थी कि मैं अपने दिल और अपने पाठकों के दिल के एक कोने में रहूं, जहां तक भी जा सकी हूं—सिर्फ़ वहां हूं—सिर्फ़ वहां…

इस वर्ष के अन्त में फिर वैसे ही दिन आए। चंडीगढ़ से एक समकालीन का देलीफ़ोन आया—

'इस बार किस किताब को बोट देनी है ?'

'जो आपको अवार्ड के योग्य लगती है, उसे दे दीजिये!'

'उसे, जिसने लेनिन पर किताव लिखी है ?'

'लेनिन पर उसकी किताब बहुत घटिया है।'

'हां, घटिया तो है, पर वह बूढ़ा हो गया है, उसे अवार्ड मिल जाना चाहिए।' और उसने मुझसे पूछा कि मेरी दृष्टि में मिगार के अनुसार किसे अवार्ड मिलना चाहिए?

मियार के अनुसार, सामने आयी हुई नौ किताबों में केवल एक किताब थी 'तीन रातें' जिसके पहले भाग में किस्सों की पुरानी परम्परा को नए सिरे से उज्जीवित किया गया था, और दूसरे भाग में आज की कहानी और आज के गद्य के उत्तम प्रमाण मिलते थे, इसलिए अपनी राय, जिस ईमानदारी से सोची थी, उसी ईमानदारी से वता दी—और मेरे समकालीन का टेलीफ़ोन वन्द हो गया।

फिर औरों से सुना कि तीसरी राय का बन्दोवस्त कर लिया जाएगा, और उन दो रायों को मिलाकर मेरी राय को रद्द कर दिया जाएगा।

मियार के संबंध में किसी की राय भिन्न हो सकती है, पर यहां मियार का प्रश्न नहीं था, यहां जिद का प्रश्न था। सो जिद पूरी की गयी और अवार्ड का इंतज़ाम कर लिया गया।

पहली जनवरी १६७३ के दिन, साहित्य अकादमी की एक्जीक्यूटिव सदस्या के पद से, पांच साल के बाद, निवृत्त हुई हूं। किसी जिम्मेदारी से निवृत्त होना भले ही 'मुक्ति' शब्द के साथ नहीं जोड़ा जा सकता, पर अनुभूति अवश्य मुक्ति के समान ही है, इससे इनकार नहीं कर सकती।

इन वर्षों में जब सिफ़ारिशों के फ़ोन आते थे, या घर की घंटियां वजती थीं, हंसकर इमरोज़ से कहा करती थीं, 'सबको यह समझा दो कि पांच बरस के लिए मैं घर पर नहीं हूं।' पर इस अन्तिम वर्ष सिफ़ारिश के साथ किसी के हाथ किसी की धमकी भी आयी कि अगर उसे अकादमी का अवार्ड नहीं मिला तो वह जी भरकर मेरे विरुद्ध लिखेगा।

सो, सदस्यता का यह अन्तिम वर्ष वीतने के वाद आज पहली जनवरी के दिन मुक्ति की अनुभूति हो रही है। आज वर्ष का पहला दिन जैसे इस स्वतन्त्रता के लिए मुझे 'साल-मुवारक' कह रहा है!

ऐसी घटनाओं का सिलसिला बहुत लम्बा है। जब कभी पंजाबी किवता या पंजाबी कहानी का चुनाव करती हूं, घमिकयां बाती हैं—'अगर अमुक की किवता या कहानी सिम्मिलित न हुई, तो अमुक पित्रका का एक विशेष अंक तुम्हारे विषद्ध निकाला जाएगा…' विशेष अंक संभव नहीं हो सकते तो लेख तो हो ही सकते हैं, और वे प्राय: छपते रहते हैं…

इसी प्रकार पंजाब के अनेक समकालीनों को भ्रम है कि टेलीविजन पर सव कुछ मेरी सलाह से होता है, मुझसे पूछकर। वे दो-चार वार फ़ोन करते हैं कि अगली वार उनकी कविताएं होनी चाहिए। वताने की कोशिश करती हूं कि मेरा इससे कोई संबंध नहीं है, पर दो-तीन महीनों के बाद फ़ोन करने वालों का कोई लेख छपा हुआ नजर आ जाता है, या टेलीविजन विभाग को और मिनिस्टरों को लिखी हुई मेरे विरोध की चिट्ठियां सुनने में आ जाती हैं।

सचमुच बहुत लम्बा सिलसिला है ... गिनने लगो तो खत्म नहीं होता ... हां, मेरी लिखत की 'पोनोंग्राफ़ी' वाली घटना वड़ी दिलचस्प है। १६७० की एशियन राइटर्स कांफ्रेंस के अवसर पर मुफ्ते उसकी स्वागत सिमित की अध्यक्षा चुनने के बाद कोई 'ऊपर से' दबाव आया था जिसके कारण एक स्क्रीनिंग कमेटी बना-कर मेरी कविताओं में 'पोनोंग्राफ़ी' खोजी गयी ... और मालूम हुआ — १६६ में मैंने चेकोस्लोवाकिया के बारे में जो कविताएं लिखी थीं, वे पोनोंग्राफ़ी थीं...

पोर्नोग्राफ़ी की यह न्याख्या शायद विश्व के साहित्य में और कहीं नहीं मिलेगी···

#### अखवारों की अजीव टिप्पणियां

दिल्ली विश्वविद्यालय की ओर से १४ मई, १६७३ को डी॰ लिट्॰ की ऑनरेरी डिग्री मिली थी। जिन्हें भी मिली थी, उन्हें कुछ शब्द कहने थे, मैंने भी कहे। पर दूसरे दिन 'टाइम्स ऑफ़ इंडिया' का एक कमेण्ट वहुत अजीव था—मेरे संवंध में, और शुभलक्ष्मी के संवंध में, कि वे दोनों खुशी की 'उछाल' में गाने लगीं। मैंने जो कुछ कहा था, अभी याद है, अक्षरश: यहां लिख ्रही हूं—केवल उस कमेण्ट का उत्तर देने के लिए:

"कुछ देर हुई एक कविता लिखी थी-अक्षर। उस कविता की कुछ पंक्तियां हैं-

'इक्क पत्थरां दा नगर सी सूरजवंश दे पत्थर ते चंदर वंश दे पत्थर उस नगर विच्च रहन्दे सन ते कहन्दे हन---इनक सी सिला ते इनक सी पत्थर ते उहनां दा उस नगर विच्च संजोग लिखिया सी ते उहनां ने रल के इक्क वर्जत फल चिखया सी ओह खौरे चकमाक पत्थर सन-जो पत्थरां दी सेज ते सुत्ते--तां पत्थरां दी रगड विच्चों---में अगा वांग जम्मी अगा दी रुत्ते। फेर वगदीआं पौणां मैंनू जित्थे वी खड़दीओं तित्वां सुआहवां मेरे पिंडे तों झड़दियां। फेर उहिओ हवा कितों दौड़दी आई ते हत्यां दे विच कुझ अक्खर ले आई ते कहिण लग्गी---'एह निक्कियां कालिआं लीकां ना जाणीं एह लीकां दे गुच्छे तेरी अग्ग दे हाणी' ते इस तरहां कहिन्दी ओह लंघ गई अगो 'तेरी अगा दी उमरा एहनां अवखरां नूं लग्गे'

एक पत्थरों का नगर था

सूर्यवंश के पत्थर
और चन्द्रवंश के पत्थर

उस नगर में रहते थे—
और कहते हैं

एक थी शिला और एक था पत्थर
और उनका उस नगर में संयोग लिखा था
और उन्होंने मिलकर एक विजत फल चखा था
वह न जाने चकमाक पत्थर थे
जो पत्थरों की सेज पर सोए

मैंने जिन्दगी में अगर कोई तमन्ना की है तो केवल यह कि मेरी आग की उम्र इन अक्षरों को लग जाए। आज आपने, दिल्ली यूनिवर्सिटी ने, इन अक्षरों को पहचाना है, इनकी आग को पहचाना है, और इस पहचान के लिए मैं अक्षरों की इस आग की ओर से आपका शुक्रिया अदा करती हूं।"

### धर्म-युद्ध

महाभारत का सबसे महान् भाग मुफ्ते वह लगता है जहां कौरवों और पांडवों का युद्ध छिड़ने लगता है तो युधिष्ठिर रणक्षेत्र को अकेले और पैदल पार करके सामने शत्रु-सेना में खड़े हुए अपने सगे-संबंधियों से युद्ध करने की आज्ञा लेने जाता है।

वह शबु-सेना में खड़े हुए भीष्म पितामह को प्रणाम करता है, कहता है— 'मुझे आपसे युद्ध करना है, युद्ध की आज्ञा दीजिये, और विजय का आशीर्वाद दीजिये।'

भीष्म पितामह उत्तर देते हैं, 'इस युद्ध में मेरा यह शरीर तो दुर्योधन की कोर ही रहेगा क्योंकि उसका अन्न खाया है, पर धर्म से युक्त मन तुम्हारी ओर रहेगा, तुम्हारी मंगल-कामना करेगा, तुम्हारी विजय की आकांक्षा करेगा।'

युधिष्ठिर ने इसी प्रकार गुरु द्रोणाचार्य को भी प्रणाम किया, कृपाचार्य को भी। मैंने अपने समकालीनों से अपनी इस आयु जितनी लम्बी जंग लड़ी है, अब इस किताब में उनके संबंध में जो भी लिखने जा रही हूं उनकी लेखनियों का आदर

तो पत्थरों की रगड़ से
मैं आग की तरह जन्मी आग की ऋतु में
फिर वहती हवाएं मुफ्ते जहां भी ले जातीं
गर्म-गर्म राख मेरे शरीर से झड़ती
फिर वही हवा कहीं से दौड़ती आयी
और हाथों में कुछ अक्षर ले आयी
—और कहने लगी—
'इन्हें छोटी काली लकीरेंन समझना
यह लकीरों के गुच्छे तेरी आग के समर्थ हैं—,
और यह कहते हुए वह आगे वढ़ गयी—
'तैरी आग की उम्र इन अक्षरों को लग जाए।'

करते हुए, उन्हीं से इस शुभेच्छा की कामना करती हूं कि सिद्धान्तों की इस जंग का हाल पूरी तरह लिख सकूं।

महाभारत के इसी भाग में युधिष्ठिर ने चारों और की सेना के मध्य खड़े होकर कहा था, 'जो वहादुर मेरी सहायता के लिए मेरी सेना में आना चाहता है उसका स्वागत है' और यह सुनकर दुर्योधन का छोटा भाई युयुत्स आगे वढ़ा था। इतिहास स्वयं को दोहराता है—आज वही शब्द नये लेखकों के लिए दोहराती हं कि जो भी सिद्धान्तों की लड़ाई लड़ना चाहता है, उसका स्वागत है!

यह युद्ध जारी रहेगा— मुझ तक, मेरे वाद भी और केवल आज की ही नहीं, आनेवाली पीढ़ियों में से भी जो कोई लेखनी के सत्य के पक्ष में आना चाहेगा, समय उसका स्वागत करेगा।

ं मिथक में जैसे अनेक चेहरे अज्ञात चेहरों का रूप धारण करके किसी को छलते पाए जाते हैं, जीवन में भी अनेक विश्वास और अनेक आशाएं छलावा वन जाती हैं।

साहित्यिक जगत् में सन्तिसिंह सेखों के संबंध में मेरी पहले दिन से यह धारणा थी कि एक आलोचक के नाते उसका उत्तरदायित्व और ईमानदारी जैसे बुनियादी मूल्यों से सर्वथा कोई संबंध नहीं है। जैसे-जैसे वर्ष वीतते गए, मेरी राय बहुत ही सत्य सिद्ध होती गयी। मोहन्सिंह जी के संबंध में मेरी राय थी कि वह अच्छे दि होने के साथ एक नेक-दिल व्यक्ति भी हैं, किन्तु दुर्वल हैं, मूल्यों-मानों के लिए

वाले नहीं हैं। मेरा यह विचार भी कालान्तर में ठिक सिद्ध हुआ। तेजिसिह के संबंध में मेरा लेख 'मेरा दोस्त : मेरा हमदम' और दुग्गल के संबंध में मेरा लेख 'ठंडा दस्ताना' उनके लिए मेरे समकालीन-तते-देखते भूठे सिद्ध हो गए। पहला लेख एक विश्वास से और दूसरा क आशा के साथ लिखा था, पर मेरा विश्वास भी मुझे छल गया, मेरी आशा भी मुभे छल गयी।

हरिभजनसिंह से आस जोड़ी थी, पर वहुत नहीं। उसने जब अपने अनुयायियों से मेरे संबंध में घटिया लेख लिखवा-लिखवाकर उनमें एक प्रकार का आनन्द लेना आरंभ कर दिया, मुझे अधिक आश्चर्य नहीं हुआ, केवल तरस आया कि वह अपने अन्तर के किव के व्यक्तित्व को अपने हाथों मैला कर रहा है।

और जो, साधूसिंह हमदर्व या अन्य कई एक—अपने मन की तंग गिलयों में भटकते हुए —जो कुछ भी कर रहे है, उनसे मेरा कुछ कहीं जुड़ा हुआ नहीं है, न कोई विश्वास, न कोई आशा—इसिलए न उसके लिए आश्चर्य होता है, न पीड़ा। गुरवचनसिंह भुल्लर ने जब मेरे और हिरभजनसिंह के विरुद्ध एक कहानी गढ़ी जो सर्वथा भूठ पर आधारित थी, तो इस तमारो को देखकर केवल ग्लानि से मुंह परे कर लिया। यह कहानी 'प्रीतलड़ी' के मई १९७३ के अंक में छपी थी।

उसी महीने की १५ तारीख को दिल्ली विश्वविद्यालय की ओर से डी० लिट्० की ऑनरेरी डिग्री मिली थी, दोस्तों और पाठकों के पत्र आ रहे थे—और इनमें एक पत्र गुरवछशसिंहजी का भी मिला।

अपने साहित्यिक जीवन के आरंभिक वर्षों में मैंने गुरविख्यसिंह जी के साथ आदर्श जैसे शब्द को भी जोड़ा था, और मन के गहरे आदर को भी। और इसके साथ इस आशा की भी कि अब मूल्यों-मानों की रक्षा उनके जिम्मे है। उनके बुजुर्ग हाथ के होते हुए, मुझ जैसे नये साहित्यकारों को कीचड़ से भरी गिलयों में से गुजरना कुछ आसान हो जाएगा। पर देखा यह कि बहुत शीघ्र ही इस सब कुछ से वे वे-वास्ता हो गए थे। ठीक है—अपने रास्ते पर अपने पांचों से चलना था, इसलिए मन में किसी प्रकार की कोई शिकायत नहीं आने दी थी—न शिकायत, न आशा—पर उनके लिए कुछ आदर का रिश्ता मैंने अपने मन में सदा बनाए रखा था। उनकी जीवनी में अपने बारे में कुछ अच्छी पंवितयां पढ़कर एक पत्र भी लिखा था—'आपकी पंवितयों को मैंने सिरोपा के समान धारण किया है' और उत्तर में उनका भी मीठा-सा पत्र आया था।

पर जब 'प्रीतलड़ी' ने मेरे खिलाफ़ कहानी छापी, तो इमरोज़ को भ्रम की एक जगह दिखाई दी जहां खड़े होकर उसने सोचा—'हो सकता है कहानी छपने से पहले गुरवरूणसिंह जी ने न पढ़ी हो। और इसका चुनाव केवल नवतेजसिंह ने किया हो।' सो, उसने उस दिन एक पत्न गुरवरूणसिंह जी को लिख दिया—

"सिर्फ़ सरदार ग्रवक्शसिंह जी के नाम !

मई की 'प्रीतलड़ी' पढ़ी। हैरान हूं कि 'कसवट्टी' जैसी कहानी आपने कैसे छाप दी, जो कहानी के तौर पर भी बुरी है, और जिस नीयत से लिखी गई है, वह भी बुरी है। यह भूठी कहानी है। अमृता को इस प्रकार की रचनाओं से कोई अन्तर नहीं पड़ता। पर जिस पत्रिका में ऐसी रचना छपती है, उस पितका के बारे में, और उसके संपादकों के बारे में अपने दृष्टिकोण में अवश्य अन्तर पड़ जाता है। बैसे तो पंजाबी की बहुत-सी पत्रिकाएं हर महीने अकसर ऐसी रचनाएं लिख-लिखकर, छाप-छापकर, काग़ज और अक्षर मैंले करती ही रहती हैं। लगता है कि आपने यह कहानी छापने से पहले पढ़ी नहीं। और अगर सच में नहीं पढ़ी, तो आपने हमारे साथ और अपनी पत्रिका के साथ बुरा किया है। एक बुरी कहानी की तरह। 'प्रीतलड़ी' को घटिया और स्कैंडल्स पितकाओं की पंकित में खड़ा करके आपने अपने आपसे भी अच्छा नहीं किया है।

एक शिकायत के साथ, एक मान के साथ— २१.४.७३

आपका इमरोज़''

५६ : रसीदी टिकट

उसी गाम को एक संयोग घटा, कि अवतार जंडियालवी को, जो लन्दन से आए थे, कनॉट प्लेस में इमरोज से मिलना था। फ़ोन पर साढ़ें छह का समय दिया हुआ था। मुझे सात बजे हैदरावाद से आयी हुई लेखिका जीलानी वानो से वैस्टर्न कोर्ट में मिलना था, इसलिए इमरोज के साथ ही चली गयी। अवतार जंडियालवी ठीक समय पर आ गया, पर उसके साथ हरिभजनसिंह भी था। अवतार ने चाय पीने के लिए कहा, सो अवतार, हरिभजन, इमरोज और मैं रैंवल में जाकर ठंडी कॉफ़ी पीने लगे। सब वातें कर रहे थे, पर ऊपरी-ऊपरी। वातों का कुछ एख वदलने के लिए मैंने हरिभजन से कहा, 'इस वार 'प्रीतलड़ी' ने

वड़े प्यार से आपके ऊपर एक कहानी छापी है।' हरिभजनसिंह ने सतही हंसी के साथ, 'वह आपके खिलाफ़ भी तो है।'

कहा—'मेरे तो हैं ही। पर मुक्ते तो ऐसी चीज़ें पढ़ने की अब आदत-सी हो गई है।' और मैंने हरिभजनसिंह की ओर देखा। देखने का अर्थ था—मुझे यह सहनशक्ति की आदत डालने वालों में आप भी शामिल हैं, आपका भी शुक्रिया।

कुछ देर बाद हरिभजनिसह ने कहा — 'पर नवतेज ने किस खयाल से छापी?' कम से कम कहानी के तौर पर तो अच्छी होती। वेचारे पाठकों को क्या मिला?'

जवाव दिया—'वेचारे पाठकों की क़ीमत पर दो जनों ने स्वाद ले लिया— के लिखने वाले ने, एक छापने वाले ने।'

हरिभजनसिंह ने कुछ देर चुप रहने के वाद अचानक कहा, 'सिर्क दो आदिमियों ने ही नहीं, मैंने भी कुछ लज्जत ली है—यह कि भुल्लर अब ऐसी खराब कहानियां लिखने वाला हो गया है।'

'पर मुक्ते इस वात का दु:ख है। 'ऊपरा मर्द' जैसी अच्छी कहानी लिखने वाला भुल्लर अव इस जैसी बुरी कहानी लिखने लगा है, यह दु:ख की वात है।' मुझे ऐसा ही लगा था, कह दिया।

और फिर रैंवल से उठकर, जब मैं और इमराज एकान्त में हुए तो इमरोज से कहा—'वस, यही खराब पहलू है हरिभजन का। आज सरल स्वभाव उसने जो कुछ कहा है, उससे वह अपने दोहरे व्यक्तित्व का भेद खोल गया है। एक अच्छे वन रहे लेखक का इस तरह गिर पड़ना उसे लज्जत देता है। उसके मन में यह दर्द नहीं उठता कि हमारा एक कहानीकार खत्म हो गया…'

एक समय था—जब १६६० में मैं इमरोज का साथ चुनने के समय मन के संकट में थी। उस समय मैंने उस चेहरे का ध्यान किया जिसने मुझे जन्म दिया था, पर जी अब संसार में नहीं था, इसलिए उस आकृति को गुरव एश सिह जी के चेहरे में देखने की चेष्टा की थी। पत्र लिखा था—

'जिस हस्ती को 'दार जी' कहकर पुकारती थी, वह आज संसार में

रसीदी टिकट: ५७

नहीं है। वह संबोधन आज आपके लिए प्रयोग कर रही हूं, आप एक-दो दिनों के लिए मेरे पास आइए, मैं मन के संकट में हूं।

उस पत्र के शब्द अब मुझे ठीक याद नहीं हैं, पर उसकी अभिप्राय बिलगुल यही था। परन्तु पत्न के उत्तर में गुरबख्शसिंह जी नहीं आए। खैर, मेरी उदाती ने ही मुझे बल दिया, और मैं अकेली ही उस संकट से गुजर गयी।

पर जिस वचपन ने किसी व्यक्तित्व के प्रभाव को गहराई से स्वीकार किया हो, उसकी जवानी भी उस प्रभाव का कोई टुकड़ा गले से लगाकर रखती है। बौर फिर उसकी वढ़ती हुई उम्र भी उसे अपने अतीत की कमाई सग़ज़कर अपनी किसी जेव में डालकर रखती है। मैंने गुरबख्शांसह जी के इस प्रभाव के कारण उनके पास से आने वाले पत्न की रूपरेखा की भी कल्पना कर ली थी। गैरे अनुमान से उनका पत्न इस प्रकार था—'प्रिय इमरोज! मेरी प्रीतनर्ज़!' में ऐती फ़ालतू कहानी छपने से भी तुम्हारा मान सम्पूर्ण रहा है, मैं तुम्हारे इस मान को प्यार भेजता हूं और जैसे तुम्हें लगा है कि यह कहानी छापने से पहले मैंने इसे पढ़ा नहीं था, वह ठीक लगा है। मुझ पर तुम्हारा विश्वास संच्वा है। यह कहानी अगर मैंने पढ़ी होती तो छपती नहीं।"

पर यह पत्न मेरी कल्पना में फूलों की भांति खिला और इसकी जगह जो पत्र आया, उसे पढ़कर इसका एक-एक अक्षर मुरझा गया।

मेरी समझ में एक लेखक की पहली निष्ठा अपनी लेखनी के मूल्यों-मानों के प्रति होती है, और वेटे-वेटियां चाहे कितने ही प्रिय हों, उनके प्रति यह जिम्मेदारी दूसरे स्थान पर होती है। पर गुरवस्थासिह जी ने अपनी लेखनी के प्रति अपनी निष्ठा का हक अदा नहीं किया। मेरा दर्व यह था, वह कहानी मेरा दर्व नहीं थी।

गुरवस्थासिह जी की ओर से इमरोज के पत का उत्तर आया, पर उनके इतने कमजोर उत्तर से उनके लिए मेरे आदर को भी एक वार शर्म आ गयी। उनके पत्र में वजाय कुछ अफ़सोस के लिखा था—'मैं सुझाव दूंगा कि आप इस कहाती को फिर पढ़ें।'

यद्यपि सच यह था कि उस कहानी के लेखक ने संपादक को पहले ही पत लिखा था कि यह कहानी दो समकालीनों के विरुद्ध है, पर यदि हिम्मत है तो छाप दीजिए। और संपादक ने यह 'हिम्मत' कर ली थी।

सो, जान-वूझकर छापी हुई कहानी के वारे में अब वह कह रहे थे कि वह अमृता के विरुद्ध नहीं है, और उस कहानी को फिर पढ़ने का सुझाव दे रहे थे

मैं नहीं जानती किसी और भाषा में ऐसा होता है या नहीं पर पंजाबी प्रेस में यह निश्चित रूप से अवश्य होता है कि कोई भी खबर जैसे चाहें गढ़ी जा सकती है। जनवरी १६७५ में नागपुर में 'विश्व हिन्दी सम्मेलन' हुआ था। उसमें तीस देशों के सौ से अधिक प्रतिनिधियों ने भाग लिया था। उन्हें सम्मान देते हुए, इस सम्मेलन

**५** : रसोदी टिकंट

की ओर से भारत की पन्द्रह भाषाओं के पन्द्रह लेखकों को भी सम्मानित किया गया था, जिनमें एक मैं भी थी, पंजावी लेखिका होने के नाते। इस समाचार में भ्रम की कोई गुंजाइश नहीं थी। पर मेरे समकालीनों की एक पित्रका ने लिखा, मुफे संबोधन करते हुए—'आपने विश्व हिन्दी सम्मेलन, नागपुर में हिन्दी लेखिका के तौर पर सम्मान लिया है जबिक आपकी हिन्दी में प्रकाशित सभी रचनाएं अनुवाद हैं, और आपने इस भेद को छिपाकर अपनी भाषा के साथ धोखा किया है।' वड़ी दिलचस्प बात यह है कि इस पित्रका से जो लेखक संबंधित हैं वे दिल्ली विश्वविद्यालय में प्राध्यापक हैं। यदि ऐसे उत्तरदायित्वपूर्ण स्थान पर आसीन लोगों को सत्य की आवश्यकता नहीं है और यदि वे एक सीधे-सादे समाचार को इस प्रकार तोड़-मरोड़ सकते है तो साधारण प्रेस से क्या आशा की जा सकती है…

कम्यूनिस्ट प्रेस को आम लोगों के प्रेस के स्तर से ऊंचा समझना स्वाभाविक है, पर जन-आन्दोलन से संबंधित प्रेस, गंभीर और चिन्तनशील होने के स्थान पर इस प्रकार का है, इसकी एक भयानक मिसाल मेरे सामने है। १ अगस्त, १६७५ के दैनिक समाचार-पत्र 'लोक-लहर' में जिस प्रकार का गिरे हुए विचारों का लेख छपा, मेरा खयाल है दुनिया के किसी प्रेस में नहीं छप सकता। मेरी मासिक पत्रिका 'नागमणि' को लचर और अश्लील कहा गया, जिसका कारण यह दिया गया था कि चेकोस्लोवाकिया की दुर्घटना के समय मैंने कविताएं लिखी थीं और मुझें तीन रात नींद नहीं आयी थी अोर यह लेख जितने भद्दे शब्दों में लिखा गया था, वह शायद दुनिया के किसी भी प्रेस में नहीं छप सकता।

सवसे अधिक उदास करने वाली बात यह है कि पंजावी प्रेस के किसी भी कोने से इस प्रकार के सब-कुछ के विरुद्ध आवाज नहीं उठाई जाती…

कभी मन भर आता है तो केवल किता लिख सकती हूं, सो लिख लेती हू, और कुछ भी संभव नहीं है। ऐसे ही किसी क्षण में यह लिखा था— 'परछावयां नृं पकड़न वालयो ! छाती' च वलदी अगा दा परछावां नहीं हुन्दा।'

यह सव-कुछ ठीक है, पर यही सव-कुछ नहीं है। जिस हाथ में भी लेखनी है वह जैसे पृथ्वी की सन्तान है उसी तरह लेखनी की सन्तान भी है, इसलिए जिनके हाथों में लेखनी है उनका आपस में निकट संबंध है। सती और हरिभजन की लेखनी में जो भी शक्ति है, वह इसी नाते मुझे अपनी लगती है और इसीलिए उनके प्रति मेरे मन की विरक्ति में एक पीड़ा भी शामिल है, एक उदासी भी।

जानती हूं, लेखनी के नाते से जन्मे मेरे मन के इस अपनत्व को वे लोग

परछाइयों को पकड़ने वालो ! छाती में जलती हुई आग की परछाई नहीं होती ।

नहीं समर्भेगे। ये मूल्य, ये मान उनके मन का हिस्सा नहीं हैं, ये केवल मेरे हैं। यह केवल मैं जानती हूं कि केवल वह ही नहीं, विश्व के किसी भाग में जो कोई भी कलम के धनी हैं, वे मेरे हैं—मेरे अतीत का, मेरे वर्तमान का और मेरे भविष्य का हिस्सा। मेरे मन की अवस्था केवल मेरी सीमाओं तक सीमित नहीं है—न शरीर तक, न काल तक। वह कोई वह भी हो सकते हैं जो मुझसे हजारों साल पहले हुए होंगे, और कोई वह भी जो मुझसे हजारों साल वाद होंगे…

## देखी, सुनी श्रौर वीती घटनाएं

जीवन की देखी, सुनी या बीती घटनाएं कव और किस प्रकार लेखक की रचना का अंश वन जाती हैं—कभी चेतन तौर पर और कभी विलकुल अचेतन तौर पर—यह किसी हिसाव की पकड़ में नहीं आता।

विशेषकर अचेतन तौर पर जो अनुभव किसी रचना का अंश वन जाता है, वह कई वार अपनी आंखों के लिए भी एक अचंभा-सा हो जाता है।

रवीन्द्रनाथ ठाकुर से जब भेंट हुई थी, बहुत छोटी थी। कविताएं तब भी लिखती थी, पर वचकानी-सी। उन्होंने जब एक किवता सुनाने के लिए कहा तो सकुचाकर सुनाई थी, पर उन्होंने जो प्यार और ध्यान दिया था, वह किवता के अनुरूप नहीं था, उनके अपने व्यक्तित्व के अनुरूप था। उसका प्रभाव मुझ पर गहरा हुआ। और फिर जब रवीन्द्रनाथ ठाकुर की जन्म-शताब्दी मनाई जाने वाली थी, तब मैंने उन पर एक किवता लिखनी चाही। कुछ पंक्तियां लिखीं भी, पर तसल्ली नहीं हुई। फिर मैं मास्को चली गयी (१६६१ में)। वहां जिस होटल में ठहरी थी उसके सामने मायकोब्स्की का बृत बना हुआ था, और जिस जगह वह होटल था उसका नाम गोर्की स्ट्रीट था।

एक रात की वात—लगभग दस वजे होंगे, मैंने होटल की खिड़की से देखा कि एक जनसमूह मायकोव्स्की के बृत के गिर्द इकट्ठा है। ज्ञात हुआ कि कई नौजवान कि प्रायः रात के समय वहां आकर खड़े हो जाते हैं और बृत के चवूतरे पर खड़े होकर कभी वे मायकोव्स्की की कोई किवता पढ़ते हैं, और कभी अपनी। रास्ता चलते लोग उनके इर्द-गिर्द आकर खड़े हो जाते हैं, और किवताएं सुनते हैं, फरमाइशों भी करते हैं, और इस प्रकार यह खुला किव-सम्मेलन आधी रात तक चलता रहता है। हवा ठंडी लगने लगे, तो लोग अपने कोटों के कॉलर अपर पलट लेते हैं, मेंह वरसने लगे तो सिर के अपर छत्तरी तान लेते हैं। मैं भी कुछ देर के लिए कोट पहनकर इस खुले किव-सम्मेलन में चली गयी। यूं

६० : रसीदी टिकट

तो मुझे रूसी भाषा का एक भी णब्द समझ में नहीं आया, पर उनके स्वर की गर्माहट मेरी समझ में जरूर आयी। फिर जब मैं अपने कमरे में लौटी, मेरे सामने रवीन्द्रनाथ ठाकुर का चेहरा भी था, मायकोव्स्की का भी, और गोर्की का भी—सारे चेहरे मिश्रित-से हो गए—जैंसे एक हो गए हों—और उस रात रवीन्द्रनाथ ठाकुर वाली कविता पूरी हो गयी—

महरम इलाही हुस्नदी, कासद मनुखी इश्क दी, एड कुलम लाफानी तेरी. सीगात फानी जिस्म दी...

एह क़लम लाफ़ानी तेरी, सौग़ात फ़ानी जिस्म दी ... र 'आक के पत्ते' उपन्यास में उसका मुख्य पात्र जब रोज शाम के समय स्टेशन जाकर आनेवाली गाड़ियों में अपनी खोयी हुई वहन का चेहरा ढूंढता है तो एक दिन अनायास ही उसके पैर उसे अपने गांव वाली गाड़ी के अन्दर ले जाते हैं। जाड़े के दिन, कोई गर्म कपड़ा पास नहीं, वह रात की ठंड में गुच्छा-सा बैठ जाता है। विचारों में डूवा हुआ उसका मन, नींद में भी डूव जाता है। एक स्टेशन पर गाड़ी रुकती है तो उतरने-चढ़ने वाली सवारियों की आहट से वह जाग उठता है। देखता है — उसके एक रज़ाई लिपटी हुई है, एक वड़े नर्म-से चेहरे का वूढ़ा आदमी पास की सीट पर बैठा हुआ है, एक खेस लपेटे हुए, अपनी रज़ाई उसे उढ़ाकर। एक दिन अचानक इस उपन्यास का यह अंश सामने आया तो याद आया---यह उपन्यास लिखने के चार वर्ष पहले, मैं जब रोमानिया से वल्गारिया जा रही थी, रात बहुत ठंडी थी, पास में अपने कोट के सिवाय कुछ नहीं था, वही घुटने जोड़कर ऊपर तान लिया था। किर भी, जब उसे सिर की ओर खींचती वी तो पैरों को ठिरन लगती थी, पैरों पर डालती थी तो सिर और कंघों को ठंड लगती थी। न जाने कव मुझे नींद आ गयी — लगा, सारे शरीर में गर्मी आ गयी है। बाक़ी रात खूव गर्माइश में सोती रही। सवेरे तड़के जागी तो देखा—मेरे डिब्बे में सफ़र करने वाले एक वल्गारियन आदमी ने अपना ओवरकोट मुझ पर रजाई की तरह डाल दिया था।

यह घटना मैंने चेतन तौर पर इस उपन्यास में नहीं डाली थी, पर लिख चुकने के कितने ही वर्ष वाद जब पढ़ा तो लगा कि उस रात की गर्माइश मेरी रगों में कहीं एक अमानत की तरह पड़ी हुई थी।

'यात्री' उपन्यास १६६८ में लिखा था। उसकी एक पात्न सुन्दरां विलकुल कल्पित थी। मैं उपन्यास के मुख्य पात्र की जन्म-कथा जानती थी, उसके संबंध में लिखा भी था—'नायक को जानती हूं, उस दिन से जिस दिन उसे साधुओं के एक

१. हमराज दैवी सीन्दर्य की, संदेशवाहक मानव प्रेम की यह लेखनी अमर तेरी, सौगात भंगुर देह की...

हैरे में चढ़ाया गया था। बहुत वरसों की बात है, पर अब भी ध्यान आ जाती है तो बहुत तराशे हुए नवश वाला उसका सांवला चेहरा, उसकी सारी उदासी के समेत, आंखों के सामने आ जाता है। पर सुन्दरों मेरी कल्पना से निकलकर इस उपन्यास के पृथ्ठों में उतरी थी, और मेरी समझ में नहीं आता था कि सुन्दरों का पात्र चित्रत करते समय मेरी आंखें क्यों भर-भर आती रही थीं।

उपन्यास लिखकर सबसे पहले इमरोज को सुनाया था, और सुनाते-गुनाते जब सुन्दरां का जिक्र आया, मेरे अपने कलेजे को जैसे किसी ने कचोट लिया। फिर यह उपन्यास हिन्दी में उत्था हुआ। हर अनुवाद छपने से पहले सुना करती हूं इसे सुनते समय जब फिर सुन्दरां की बात आयी, मैं वेचैन हो गयी

उपन्यास हिन्दी में छप गया। तब १६६६ था। पंजाबी में दो वर्ष वाद छपा था—१६७१ में, उसके प्रूफ़ देखते समय फिर जब सुन्दरां आयी तो मैं न्याकुल हो गयी।

अपने आपको, इस अपने दिल में पड़ने वाली कसक का कुछ पता नहीं नगताथा। पर १६७३ में जब इस उपन्यास का अंग्रेजी में अनुवाद ही रहा था—उस समय जब सुन्दरां सामने आयी तो ऐसा प्रतीत हुआ जैसे मैं स्वय अपनी नब्ज देख रही हूं...

लेखक के अपने जीवन की घटनाएं—उपन्यासों-कहानियों के पात्रों में सदा ढलती हैं, छाती के भीतर से उठती हैं, काग़ जों पर जा उतरती हैं। परन्तु यह सुन्दरां इसके विपरीत अनुभव है—यह काग़ जों में से उठकर मेरी छाती में उतर गयी थी अचनक लगा, जैसे घोर अंधेरे में एकाएक दीया जल उठे, कि यह सुन्दरां मैं हूं ...

'मैं' को मैंने चेतन तौर पर सुन्दरां में नहीं ढाला था, इसलिए कई वर्ष तक इसे पहचान नहीं सकी थी। यह अपना अस्तित्व मुक्ते भीतर ही भीतर खरोंचता था। मैं मन की तहों को टटोलती थी, फिर भी यह पहचान में नहीं आता था। पर जब पहचान में आया—तो अपना एक-एक विचार तक पहचान में आ गया

सुन्दरां जब मन्दिर में जाकर शिव और पार्वती के चरणों पर फूलों की झोली उलटती है ताकि जब वह शिव-पार्वती के चरणों पर माथा नवाए तब फूलों के ढेर के नीचे से बांह फैलाकर मूर्तियों के पास खड़े हुए अपने प्रिय के पैरों को भी हथेली से छू ले और उसके हाथ पर किसी की नजर भी न पड़े, तो लगा—यह मैं हूं, जो अनेक वर्ष एक चेहरे की इस प्रकार कल्पना करती रही कि अक्षर ही अक्षर, फूलों के ढेर की मांति, अंबार लगा दिए और जिनके नीचे से बांह ले जाकर किसी को इस तरह छू लेना चाहती थी कि, ऊपर से, किसी देखने वाले को दिखाई न दे।

सुन्दरां वहुत समय तक - चुपचाप - फूल चुनती रही, और सवकी चोरी

६२: रसीदी टिकट

से अपने प्रिय के पैर छूती रही। मैं अनेक वर्षों तक कविताओं के अक्षर जोड़ती रही, और चुपचाप अपने प्रिय के अस्तित्व को छूती रही…

सुन्दरां का प्रिय जीता-जागता था—पत्थर की मूर्ति के समान था, जिस सुन्दरां के मन का सेंक नहीं पहुंचता था। और मैं भी अनेक वर्षों तक सुन्दरां की जगह पर खड़ी रही थी—मेरे मन का सेंक भी कहीं नहीं पहुंचता था, एक पत्थर जैसी चुप से टकराता था, और सुलगता-बुझता फिर मेरे पास ही लौट आता था।

सुन्दरां जब शरीर पर विवाह का जोड़ा और नाक में सोने की नथ पहनकर मन्दिर में अपने प्रिय को अन्तिम प्रणाम करने के लिए आती है, कुछ आंसू ढुलक-कर उसकी नथ के तार पर अटक जाते हैं— मानो नथ की आंखों में आंसू भर आए हों —तो यह समूची मैं थी, मेरे हर छाप-छल्ले की आंखों में इसी तरह आंसू भर-भर आते थे…

ओ ख़ुदाया ! कभी अपना आप भी अपने से इस तरह छिप-छिप जाता है।… यह अचेतन मन का कैंसा खेल है !

पूरे ग्यारह वर्ष की नहीं थी जब मां मर गई थी। मां की जिन्दगी का आखिरी दिन मुझे पूरी तरह याद है। 'एक सवाल' उपन्यास में उपन्यास का नायक जगदीप, मरती हुई मां की खाट के पास जिस तरह खड़ा हुआ है, उसी तरह मैं अपनी मरती हुई मां की खाट के पास खड़ी हुई थी, और मैंने जगदीप की भांति, एकाग्र मन होकर ईश्वर से कहा था—'भेरी मां को मत मारो।' और मुझे भी, उसी की तरह, विश्वास हो गया था कि अब मेरी मां की मृत्यु नहीं होगी क्योंकि ईश्वर बच्चों का कहा नहीं टालता. पर मां की मृत्यु हो गयी, और मेरा भी, जगदीप की तरह, ईश्वर के ऊपर से विश्वास हट गया।

और जिस प्रकार जगदीप उस उपन्यास में मां के हाथों की पकाई एक आले में रखी हुई दो सूखी रोटियों को संभालकर अपने पास रख लेता है—'इन रोटियों को टुकड़े-टुकड़े करके कई दिन खाऊंगा'—उसी प्रकार मैंने उन सूखी हुई रोटियों को पीसकर एक शीशी में रख लिया था…

यह सव-कुछ मैंने चेतन तौर पर उस उपन्यास में डाला था। पर, 'यात्री' उपन्यास में महन्त किरपासागर के किसी भी वर्णन में मैंने चेतन तौर पर अपने पिता की याद को नहीं डाला था। पर जब वरसों वाद मैंने उस उपन्यास को पढ़ा तो जब महन्त किरपासागर की मृत्यु के बाद उपन्यास का नायक उसकी आवाज का अपने मन में घ्यान करता है, तो मुझे लगा—यह मैं स्वयं अपने पिता की आवाज का ध्यान कर रही थी—'उनकी आवाज में कुछ खास तरह का ऐसा था—नदी के जल के समान, हल्का-सा होते हुए भी बहुत भारी, और अपने ही जोर से बहुता हुआ। कोई पत्थर, कंकड़, पत्ता या हाथों का मैंल उसमें फेंक दे तो उससे

वेपरवाह उसे वहाकर ले जाता, या उसे पैरों में फेंककर उसके ऊपर से गुजर जाता। उनकी आवाज एक सीध में चले जाती थी, इर्द-गिर्द की वातें सुनकर कभी रकती हुई नहीं लगती थी। साधुओं के डेरों में भी, घर-गृहस्थियों की भांति, झगड़े-झमेले और निन्दा-चुगली रचते-वसते हैं—जाले इनके कोनों में भी लगते हैं—पर उनकी आवाज, नदी के वेग के समान, इस सव-कुछ को वहाकर ले जाती थी, और इसकी ओर आंख भरकर देखती तक नहीं थी। यह आवाज दो तरह की थी—एक भारी, गहरी और वेगवती; दूसरी वहुत सूक्ष्म, उदास और पवन की भांति पवन में मिलती हुई…

और उपन्यास में महन्त किरपासागर जिस बोल को बार-बार दोहराते हैं, याद आया कि वही बोल मेरे पिता के होंठों पर हुआ करते थे—'मुद्तें गुज़र गयीं वेयारो मददगार हए…

महन्त किरपासागर की कहानी का कुछ अंग मैंने चेतन तौर पर अपने पिता के एक मित्र साधु के जीवन से लिया था, पर जब महन्त किरपासागर के स्वभाव का वर्णन किया तो अचेतन तौर पर मुझसे अपने ही पिता के स्वभाव का वर्णन हो गया।

१५ मई, १६.७३ को जब मुझे दिल्ली विश्वविद्यालय ने डी॰ लिट्॰ की आँनरेरी डिग्री दी थी, मेरे घर लौटने पर देविन्दर ने अपनी जेव में कुछ छिपाते हुए कहा था, 'दीदी! आज कुछ मन-आयी करने को जी कर रहा है, नाराज मत होना।' जवाब में मैंने हंसकर कहा था, 'भाई, तुम्हारे मन में जो भी आएगा अच्छा ही होगा'—और देविन्दर ने जेव से एक रेशमी रूमाल, मिसरी और इक्कीस रुपये निकालकर कहा, 'दीदी! तुम्हारे पिता या भाई कोई होता, तो कुछ न कुछ शगुन करता—यह शगुन उनकी तरफ से …'

आंखें भर आयीं, और याद आया, 'एक सवाल' उपन्यास में जब उपन्यास का नायक अपने पिता की मृत्यु के वाद अपनी भरपूर जवान सौतेली मां का अपने हाथों उसके मन का विवाह करता है और वह जवान लड़की थाली में रोटी डाल-कर कहती है—'आ! मां-बेटे साथ खाएं' तो वह रोटी का पहला ग्रास तोड़ते हुए कहता है—'पहले यह वताओ कि तुम मेरी मां लगती हो या वहन या बेटी ?'… तो उपन्यास का यह अंग लिखते समय देविन्दर मेरे सामने नहीं था—पर चौदह वर्ष बाद जब देविन्दर ने वह रूमाल, वह मिसरी और वे रुपये मेरी झोली में डाले, मेरे मन में आया हुआ बोल निरा-पूरा वही था—'तुम पहले यह वताओ कि तुम मेरे पिता लगते हो, मेरे भाई, या मेरे पुत्र ?'

एक कहानी 'पिघलती चट्टान' मैंने १६७४ के आरंभ में लिखी थी। तब विलकुल नहीं जानती थी कि मेरे अचेतन मन की यह कीन-सी अभिव्यंजना है। मैंने इसकी पृष्ठभूमि नेपाल के स्वयंभू पर्वत के शिखर पर स्थित एक मन्दिर रखा था जहां एक नवयुवती 'राजश्री' रात के चौथे पहर में जाती है और वहां पहुंचकर दूसरी ओर की ढलान की ओर उतरते हुए वह बसीगा नदी के पथ को पहचान लेती है, जिस नदी में कभी दो सी वर्ष पूर्व उसके वंश की एक कुमारी ने जीवन से मुक्ति प्राप्त करने का मार्ग खोज लिया था।

राजश्री, मन के असमंजस में, वही मार्ग चुनती है जो कभी उसके वंश की 'एक कुमारी ने चुना था। साथ ही सोचती है—पैरों के लिए एक यही रास्ता क्यों वना है?

कहानी आगे बढ़ती है तो राजश्री के मन में एक युग पलटता है। वह स्वयं को पहचान जाती है, जान जाती है कि किसी एक समय का सत्य हर समय का सत्य नहीं होता—और वह मृत्यु के ढलान की ओर से पैर लौटाकर जीवन की चढ़ाई के रास्ते को पकड़ लेती है।

पूरे दो वर्ष वीत गए । इस कहानी के पाल के साथ अपने आपको जोड़कर कभी भी नहीं देखा था, कि एक रात को अर्धनिद्रा की अवस्था में, मेरे जीवन का समय-चक्र लगभग पैतीस वरस पीछे चला गया, और मैंने देखा, मैं मुश्किल से कोई वीस वरस की हूं, गुजरांवाला गयी हूं, उसी गली, उसी घर में, जहां कभी मेरे पिता की वहन 'हाको' तहखाने में उतरकर चालीसा काटते हुए मर गयी थी…

कानों में वही आवाज आयी, पैतीस वरस पहले की, जब मुभे देखकर गली की 'जीवी' नाम की भिवतन, जो पहले तो मुझे देखती रह गयी थी, फिर अपने चिकत चेहरे पर हाथ रखकर बोली थी—'हाय, मैं मर गयी! विलकुल वही, वही हाको ''वैसी की वैसी '''

उस गली में मेरी वूआ हाको के समय की यही एक स्त्री थी जो अभी तक जीवित थी। उसने यह कहा तो मैंने शीशे में अपने चेहरे को देखकर पहली वार हाको के चेहरे की कल्पना की "यूं तो अपनी वूआ की सूरत से मेरी सूरत का मिल जाना एक स्वाभाविक वात हो सकती थी, पर लगा—यह प्रकृति का कोई रहस्य है, शायद होनी का संकेत। मैं उस समय मन की गहरी परेशानी से गुजर रही थी। ब्याह हो चुका था, पर मन उखड़ा-उखड़ा था। "अपने चेहरे में हाको का चेहरा देखा तो आंखें भर आयीं। लगा—हाको का अंत ही मेरा अंत है…

वही दिन थे जब मैंने मरना नहीं, जीना चाहा। तड़पकर सोचा—'पैरों के लिए एक यही रास्ता क्यों बना है?' और फिर तड़पकर फ़ैसला किया—मैं हाको की तरह महंगी नहीं ...जीऊंगी...'

जन्मों की वात नहीं जानती थी, पर सोचा, जीवी भिवतन के कहे अनुसार यदि यह सच भी है कि पिछले जन्म में मैं ही हाको थी तब भी इस जन्म में उस तरह मरूंगी नहीं...

पर यह आपवीती मुभी १९७४ में कहानी 'पिघलती चट्टान' लिखते समय

चेतन तौर पर विलकुल याद नहीं थी। मेरा अचेतन मन न जाने किस समय ऊपर आकर यह कहानी लिखवा गया, और फिर, मेरी आंखों से भी अपने आप को चुराता हुआ ... मन की तहीं में उतरकर अलोप हो गया ...

कुछ घटनाएं बहुत ही थोड़े समय के बाद किसी रचना का अंश वन जाती हैं, पर कुछ घटनाओं को कलम तक पहुंचने के लिए वरसों का फ़ासला तय करना पड़ता है। पहली तरह की घटनाओं में मुझे एक याद है जब मैं १६६० में नेपाल गयी थी। लगभग पांच दिन तक रोज शाम के समय किसी न किसी बैठक में किव-सम्मेलन होता था, जहां कुछ नेपाली किव रोज मिल जाते थे। उनमें एक बिव ये चढ़ती जवानी में, किन्तु बहुत ही गंभीर स्वभाव के। मैंने केवल इतना ही जाना था कि वह रोज धीरे से मेरी एक खास किवता की फ़रमाइश अवश्य करते थे, इससे ज्यादा कुछ नहीं। पर जिस दिन वापस दिल्ली आना था, और कई किवयों के साथ वह भी एयरपोर्ट आए थे, और संयोग था कि उस दिन प्लेन एक घंटे लेट था, प्रतीक्षा के सारे समय में वह मेरा भारी गर्म कोट उठाए रहे। फिर प्लेन के आने पर जब मैं उनसे कोट लेने लगी, तो उन्होंने धीरे से कहा—'यह जो भार दिखाई देता है यह तो आप ले लीजिये, जो नहीं दिखाई देता वह मैं लिये रहूंगा' अरे मैं वस चौंक-सी गयी थी। दिल्ली पहुंचकर एक कहानी लिखी 'हुंकारा'—उनके वारे में नहीं, पर यह वाक्य अनायास ही उस कहानी में आ गया।

अब दूसरे प्रकार की घटना जो क़लम तक पहुंचने में बरसों लगा देती है—उसका एक उदाहरण मेरी कहानी 'दो औरतें' है, जिसमें एक औरत शाहनी है और दूसरी एक वेण्या, शाह की रखेल। यह सारी घटना लाहीर में आंखों के सामने होती हुई देखी थी। वहां एक धनी परिवार के लड़के का व्याह था, और घर की लड़की-वालियां गा-वजा रही थीं। उस परिवार से मामूली-सा परिचय था। उस समय मैं भी वहां थी जब यह पता चला कि लाहौर की प्रसिद्ध गायिका तमंचा जान वहां आ रही है। वह आयी—वड़ी ही छवीली, नाज-नखरे से आयी। उसे देखकर एक वार तो घर की मालिकन का रंग हल्दी जैसा पीला पड़ गया। पर आखिर वह थी तो लड़के की मां—तमंचा जान जव गा चुकी तव शाहनी ने सो का नोट निकालकर उसके आंचल में खैरात की तरह डाल दिया। इस समय नाज-नखरे वाली हैसियत मिटने जैसी हो आयी, पर अपना गरूर क़ायम रखने के लिए औरतों की उस भरी मजलिस में वोली—'रहने दो, शाहनी! आगे भी तो इस घर का ही खाती हूं'—और इस प्रकार शाह से नाता नोड़कर जसे उसने शाहनी को छोटा कर दिया। मैंने देखा-शाहनी औरतों की उस भरी मजलिस में एक वार खिसियानी-सी हुई पर फिर सभलकर लापरवाही से नोट को तमचा जान को लौटाते हुए वोली—'सुन री, शाह से तो तू हमेशा ही लेगी, पर मुझ से तुभी कव-कव मिलेगा।'

६६: रसीदी टिकट



ग्रमृता के पिता जव नन्द साधु थे





अमृता : १६३८ (स्थान : ग्राल इंडिया रेडियो, लाहौर का स्टूडियो)

## श्रमृता ग्रोर पांच महीने की कंदला : १६४६





ग्रमृता : १६४६ (स्थान : ग्राल इंडिया रेडियो, लाहौर का स्टूडियो)

स्रमृता स्रीर एक वर्ष का नवराज: १६४८





श्रमृता (स्थान : जालन्धर रेडियो स्टेशन का स्टूडियो)

श्रमृता : १६५०





साहिर ग्रीर ग्रमृता





साहित्य ग्रकादमी पुरस्कार के समय: १६५६



श्रमृता (स्थान : दिल्ली रेडियो स्टेशन का स्टूडियो)

इमरोज





नवराज



नेपाल में: १६६०

उजवेकिस्तान की फ़रग़ाना वादी में : १६६१





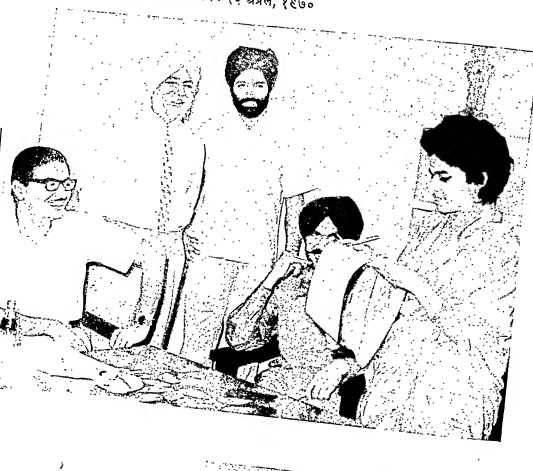
यूगोस्लाविया में ग्राखरिद के सर्वदेशीय कवि-सम्मेलन में : १६६७



वल्गारिया में चित्रकार एंटोनिया वोचेवा का वनाया हुग्रा ग्रमृता का वुत



कंदला के विवाह के ग्रवसर पर : २३ ग्रप्रैल, १६७०





## श्रमृता ग्रौर कार्तिक





कंदला के दोनों वच्चे कार्तिक ग्रौर ग्रारोही

कंदला के विवाह के ग्रवसर पर : २३ ग्रप्रैल, १६७०





## ग्रमृता ग्रौर कार्तिक

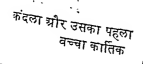




कंदला के दोनों वच्चे कार्तिक ग्रौर श्रारोही

कंदला के विवाह के ग्रवसर पर : २३ ग्रप्रैल, १६७०









दिल्ली विश्वविद्यालय की ग्रोर से मिली डी.लिट्. की डिग्री के समय: १५ मई, १६७३



श्रमृता : १६७२

नवराज की ज्ञादी के अवसर पर: ७ फरवरी, १६७२





दिल्ली विश्वविद्यालय की ग्रोर से मिली डी.लिट्. की डिग्री के समय: १५ मई, १६७३



यह दो औरतों का अजीव टकराव था, जिसकी पृष्ठभूमि में सामाजिक मूल्य थे। तमंचा चाहे लाख जवान थी, छवीली थी, कलाकार थी, और शाहनी मोटी और ढलती आयु की थी और हर प्रकार से उस दूसरी के सामने साधारण थी, उसके पास पत्नी और मां होने का जो मान था, वह बाजार की मुन्दरता पर भारी था...

पर यह कहानी मैं पूरे पचीस वर्ष वाद लिख पायी।

१६७५ में मेरे उपन्यास 'घरती, सागर और सीपियां' के आधार पर जब 'कादम्बरी' फिल्म बन रही थी तो उसके डायरेक्टर ने मुझसे फिल्म का एक गीत लिखने के लिए कहा। अवसर वह बताया जब चेतना, सामाजिक चलन के खयाल को हाथ से परे हटाकर अपने प्रिय को अपने मन में, और तन में, हासिल कर लेती है। और इस मिलन और दर्द के स्थल पर खड़ी चेतना को सामने रखकर, मैं जब गीत लिखने लगी तो अचानक वह गीत सामने आ गया जो मैंने १६६० में इमरोज से पहली बार मिलने पर अपने मन की दशा के बारे में लिखा था। जो दशा मैंने अपने मन पर भोगी थी, लगा, वही अब चेतना को भोगनी है, और उस गीत से अच्छा और कुछ नहीं लिखा जा सकता। सो, मैं अपने पंजाबी गीत को हिन्दी में अनुवाद करने लगी। तब मुझे लगा जैसे चेतना के रूप में मैं पन्द्रह वरस पहले की वह घड़ी फिर से जी रही हूं—

अम्बर की एक पाक सुराही, वादल का एक जाम उठाकर घूंट चांदनी पी है हमने, बात कुफ़ की की है हमने कैसे इसका कर्ज चुकाएं, मांग के अपनी मौत के हाथों यह जो जिन्दगी ली है हमने, बात कुफ़ की की है हमने अपना इसमें कुछ भी नहीं है, रोज़े-अजल से उसकी अमानत उसकी वही तो दी है हमने, बात कुफ़ की की है हमने ...

नीना मेरे 'आलना' उपन्यास की कल्पित पात्र थी, पर उसे लिखते हुए उसके नैन-नक्श मेरे मन में इस तरह उभर आए थे कि एक दिन वह मेरे सपने में आ गयी। वहुत गुस्से में पहले चुपचाप मेरे पास आकर खड़ी रही, फिर तड़पकर कहने लगी, 'तुमने मेरा अन्त इतना दु:खान्त क्यों वनाया? क्यों? अगर में जीवित रहती, तुम्हारा क्या हरज होता? तुमने मुझे क्यों मरने दिया? क्यों? मैं जीना चाहती थी...'

जपन्यास में एक जगह नीना कहती है, 'मेरी मां भी सुखी न हो सकी, वह णायद मैं ही थी पहले जन्म में, और अब मैं सुखी न हो सकी दूसरे जन्म में, णायद अपनी पुत्नी के रूप में सुखी होऊंगी—तीसरे जन्म में…' यह जन्मों की बात मैंने किसी जन्मों में विश्वास के कारण नहीं लिखी थी, केवल तीन पीढ़ियों की बात को प्रतीकात्मक रूप में ढाला था। पर यह बात मेरी पाठक लड़कियों में से एक के मन में इतनी गहरी बैठ गयी कि उसने अपने आपको नीना समझ लिया और यह विश्वास भी कर लिया कि वह मरकर तीसरे जन्म में जाएगी तो सुखी होगी ''वह मुफे पत्र लिखती पर अपने नाम और पते के बिना, केवल इतना ही लिखती, 'मैं आपके उपन्यास की नीना हूं'—मैं उसे इस वहम से निकालना चाहती थी, कि वह इस कहानी में अपनी किस्मत की परछाई न देखे। पर कमवस्त ने कभी भी मुझे अपना पता नहीं लिखा। मैं नहीं जानती उसके साथ जिन्दगी में फिर क्या हुआ ''

इसी प्रकार उपन्यासों-कहानियों के कई पात्र पाठकों के लिए इतने सजीव हो उठते हैं कि वे पत्रों में मुम्हें लिखते हैं —वह ऐना, वह अलका, वह अनीता जहां भी है उसे प्यार देना…

'एक थी अनीता' उपन्यास जब उर्दू में छपा तो हैदराबाद से वैश्या घराने की एक औरत ने मुझे पत्र लिखा कि वह उसकी कहानी है। उसकी आत्मा भी उसी प्रकार पवित्र है, उसकी जिज्ञासा भी वही है, केवल घटनाएं भिन्न हैं। और उसने अपना नाम-पता वताकर लिखा कि अगर मैं उसकी कहानी लिखना चाहूं तो वह कुछ दिनों के लिए दिल्ली आ सकती है। मैंने उसे पत्न लिखा, पर उसके बाद कभी उसका पत्र नहीं आया, न जाने उस इतनी संवेदनशील औरत का क्या हुआ।

हां, 'एरियल' नॉवलेट की मुख्य पात मेरे पास आकर लगभग डेढ़ महीने मेरे घर पर रही थी ताकि मैं उसकी जिन्दगी पर कुछ लिख सकूं। नॉवलेट लिखकर पहले उसे सुनाया था। इस रीडिंग के समय उसकी आंखों में कई वार संतोष के आंसू आए। इस प्रकार अगर किसी व्यक्ति विशेष पर कहानी या उपन्यास लिखं तो उस पात्र की तसल्ली मेरे लिए कहानी छपने से अधिक ज़रूरी होती है। मेरा विश्वास है कि रचना मानव जीवन के अध्ययन के लिए है, न कि कुछ लोगों को दुखाने के लिए या उनके वारे में चौंकाने वाली अफ़वाहें फैलाने के लिए, जैसा कि हमारे कुछ पंजावी लेखक करते हैं।…

'वुलावा' नॉवलेट मैंने वम्बई के प्रसिद्ध कलाकार फ़ैज के जीवन पर लिखा था। उन्होंने रेस के घोड़ों पर केवल पैसा ही नहीं लगाया, अपना सारा जीवन लगा दिया है। उनकी कला और उनका यह घातक शौक़ दोनों परस्पर-विरोधी दिशाएं हैं। इसी खींच-तान में पड़े हुए उनके जीवन के आवारा वर्षों की कथा लिखने की कोशिश की थी। पर लिखकर सबसे पहले यह नॉवलेट उन्हें ही सुनाया और उनकी अनुमित लेकर प्रेस में दिया।

इसी प्रकार कई कहानियां हैं। एक किसी देश के राजदूत की वड़ी प्यारी और उदास पत्नी पर लिखी थी जिसे उसके पढ़ने के लिए पहले अंग्रेज़ी में अनुवाद करवाया और फिर उसकी अनुमित लेकर प्रेस में दिया। दो-तीन कहानियां मैंने अपनी एक बहुत अच्छी दोस्त की जिन्दगी पर लिखी हैं, उसकी

जिन्दगी के बड़े नाजुक बक़्तों के बारे में—पर छापने से पहले उसे मुनाई, उसके कहने के अनुसार शहरों और पान्नों के नाम भी इस तरह बदले कि कोई उसका नजदीकी रिश्तेदार भी पहचान न सके।

एक कहानी एक विदेशी औरत पर भी लिखी थी—उसमें कहानी का अन्त वदलना पड़ा था। कहानी में उसकी मृत्यु हो जाती है। पर वर्षों वाद मैं उसके देश गयी तो वह कसकर गले लगकर मिली। उसके पहले शब्द थे, 'देखो, मैं अभी भी जिन्दा हूं। कहानी की मृत्यु में से गुजरकर भी जिन्दा हूं।' और उस दिन हम दोनों ने साथ-साथ तसवीरें खिंचवाईं। उसने अपने देश में मेरे लिए कई सीगातें खरीदीं।

सच में, मेरे पात और उनका मेरे लिए प्यार, मेरी असली अमीरी है। मैं नहीं जानती कि जो लेखक अपने पात्रों के दिलों को दुखाकर कहानियां गढ़ते हैं उन्हें जिन्दगी में क्या हासिल होता है।

उपन्यास 'जेवकतरे' जब लिख रही थी तो उसमें जेल में पड़ा हुआ एक पात तनवीर एक कविता लिखकर किसी प्रकार जेल के वाहर भिजवाता है और कविता के नीचे अपने नाम के स्थान पर क़ैदी नम्बर लिखता है—६८। ।

मैंने यह नम्बर अचेतन रूप से लिखा तो याद आया कि यह गोर्की का नम्बर था जब वह क़ैंद में था जो मैंने मास्को में उसके स्मारक को देखते समय कभी अपनी डायरी में नोंट कर लिया था। फिर आगे उपन्यास की कहानी में मैंने उसे चेतन तौर पर वरत लिया…

हां, इस प्रकार कभी यह मालूम नहीं होता कि चेतन और अचेतन रचनाएं कव और कहां रिल-मिल जाती हैं।

उपन्यास 'जेवकतरे' मैंने अपने युवा होते हुए पुत्र के जीवन के आधार पर लिखा था। इससे पहले एक कहानी लिखी थी 'कहानी दर कहानी', जिसकी घटना यह थी कि एक वार छुट्टियों में होस्टल से घर आए हुए मेरे बेटे ने अपनी एक वंगालिन दोस्त को पत्र लिखा, बड़े एहसास के साथ, कि इस समय मेरे कमरे में वेथोवन का संगीत है और मैं तुम्हें पत्र लिख रहा हूं, पर तुम्हें पत्र लिखना ऐसा है जैसे कोई अपने ही घर का दरवाजा खटका रहा हो ... उत्तर में उस लड़की का जो पत्र आया वह बहुत साधारण था। शाम का गहरा अंधेरा था जिस समय वह एक काग्रज लिये मेरे कमरे में आया। मैं उस समय तक न उस पत्र के बारे में जानती थी, जो उसने लिखा था और न उसके वारे में जो उत्तर में आया था। उसने कहा, 'मामा, मैंने एक लड़की को एक खत लिखा था, पर उसकी समझ में ही नहीं आया। वह आपको सुनाऊं?' और उसने मुझे वह खत सुनाया। खत की रफ कॉपी उसके पास थी। फिर कहने लगा, 'जवाव में जो खत आया है वह ऐसा है जैसे मौसम का हाल लिखा हो।' मैंने पूछा, 'अव उसे

एक के मन में इतनी गहरी बैठ गयी कि उसने अपने आपको नीना समझ लिया और यह विश्वास भी कर लिया कि वह मरकर तीसरे जन्म में जाएगी तो सुखी होगी ''वह मुफ्ते पत्र लिखती पर अपने नाम और पते के विना, केवल इतना ही लिखती, 'मैं आपके उपन्यास की नीना हूं'—मैं उसे इस वहम से निकालना चाहती थी, कि वह इस कहानी में अपनी किस्मत की परछाई न देखे। पर कमवख्त ने कभी भी मुझे अपना पता नहीं लिखा। मैं नहीं जानती उसके साथ जिन्दगी में फिर क्या हआ ''

इसी प्रकार उपन्यासों-कहानियों के कई पात्र पाठकों के लिए इतने सजीव हो उठते हैं कि वे पत्रों में मुफ्ते लिखते हैं —वह ऐना, वह अलका, वह अनीता जहां भी है उसे प्यार देना…

'एक थी अनीता' उपन्यास जव उर्दू में छपा तो हैदरावाद से वैश्या घराने की एक औरत ने मुझे पत्र लिखा कि वह उसकी कहानी है। उसकी आत्मा भी उसी प्रकार पवित्व है, उसकी जिज्ञासा भी वही है, केवल घटनाएं भिन्न हैं। और उसने अपना नाम-पता बताकर लिखा कि अगर मैं उसकी कहानी लिखना चाहूं तो वह कुछ दिनों के लिए दिल्ली आ सकती है। मैंने उसे पत्न लिखा, पर उसके वाद कभी उसका पत्र नहीं आया, न जाने उस इतनी संवेदनशील औरत का क्या हुआ।

हां, 'एरियल' नॉवलेट की मुख्य पात्र मेरे पास आकर लगभग डेढ़ महीने मेरे घर पर रही थी ताकि मैं उसकी जिन्दगी पर कुछ लिख सकूं। नॉवलेट लिखकर पहले उसे सुनाया था। इस रीडिंग के समय उसकी आंखों में कई वार संतोष के आंसू आए। इस प्रकार अगर किसी व्यक्ति विशेष पर कहानी या उपन्यास लिखूं तो उस पात्र की तसल्ली मेरे लिए कहानी छपने से अधिक जरूरी होती है। मेरा विश्वास है कि रचना मानव जीवन के अध्ययन के लिए है, न कि कुछ लोगों को दुखाने के लिए या उनके वारे में चौंकाने वाली अफ़वाहें फैलाने के लिए, जैसा कि हमारे कुछ पंजावी लेखक करते हैं।…

'बुलावा' नॉवलेट मैंने वम्बई के प्रसिद्ध कलाकार फ़्रींज के जीवन पर लिखा था। उन्होंने रेस के घोड़ों पर केवल पैसा ही नहीं लगाया, अपना सारा जीवन लगा दिया है। उनकी कला और उनका यह घातक शौक़ दोनों परस्पर-विरोधी दिशाएं हैं। इसी खींच-तान में पड़े हुए उनके जीवन के आवारा वर्षों की कथा लिखने की कोशिश की थी। पर लिखकर सबसे पहले यह नॉवलेट उन्हें ही सुनाया और उनकी अनुमति लेकर प्रेस में दिया।

इसी प्रकार कई कहानियां हैं। एक किसी देश के राजदूत की वड़ी प्यारी और उदास पत्नी पर लिखी थी जिसे उसके पढ़ने के लिए पहले अंग्रेज़ी में अनुवाद करवाया और फिर उसकी अनुमित लेकर प्रेस में दिया। दो-तीन कहानियां मैंने अपनी एक बहुत अच्छी दोस्त की जिन्दगी पर लिखी हैं, उसकी

जिन्दगी के वड़े नाजुक वक्तों के वारे में—पर छापने से पहले उसे सुनाई, उसके कहने के अनुसार शहरों और पान्नों के नाम भी इस तरह वदले कि कोई उसका नजदीकी रिश्तेदार भी पहचान न सके।

एक कहानी एक विदेशी औरत पर भी लिखी थी—उसमें कहानी का अन्त वदलना पड़ा था। कहानी में उसकी मृत्यु हो जाती है। पर वर्षों वाद मैं उसके देश गयी तो वह कसकर गले लगकर मिली। उसके पहले शब्द थे, 'देखो, में अभी भी जिन्दा हूं। कहानी की मृत्यु में से गुजरकर भी जिन्दा हूं।' और उस दिन हम दोनों ने साथ-साथ तसवीरें खिचवाई। उसने अपने देश में मेरे लिए कई सौगातें खरीदीं।

सच में, मेरे पात और उनका मेरे लिए प्यार, मेरी असली अमीरी है। मैं नहीं जानती कि जो लेखक अपने पात्रों के दिलों को दुखाकर कहानियां गढ़ते हैं उन्हें जिन्दगी में क्या हासिल होता है।

उपन्यास 'जेवकतरे' जव लिख रही थी तो उसमें जेल में पड़ा हुआ एक पात्र तनवीर एक कविता लिखकर किसी प्रकार जेल के वाहर भिजवाता है और कविता के नीचे अपने नाम के स्थान पर क़ैदी नम्बर लिखता है—६८। ।

मैंने यह नम्बर अचेतन रूप से लिखा तो याद आया कि यह गोर्की का नम्बर था जब वह क़ैंद में था जो मैंने मास्को में उसके स्मारक को देखते समय कभी अपनी डायरी में नोंट कर लिया था। फिर आगे उपन्यास की कहानी में मैंने उसे चेतन तौर पर बरत लिया…

हां, इस प्रकार कभी यह मालूम नहीं होता कि चेतन और अचेतन रचनाएं कव और कहां रिल-मिल जाती हैं।

उपन्यास 'जेवकतरे' मैंने अपने युवा होते हुए पुत्र के जीवन के आधार पर लिखा था। इससे पहले एक कहानी लिखी थी 'कहानी दर कहानी', जिसकी घटना यह थी कि एक वार छुट्टियों में होस्टल से घर आए हुए मेरे वेटे ने अपनी एक वंगालिन दोस्त को पत्र लिखा, यड़े एहसास के साथ, कि इस समय मेरे कमरे में वेथोवन का संगीत है और मैं तुम्हें पत्र लिख रहा हूं, पर तुम्हें पत्र लिखना ऐसा है जैसे कोई अपने ही घर का दरवाजा खटका रहा हो ''उत्तर में उस लड़की का जो पत्र आया वह वहुत साधारण था। शाम का गहरा अंधेरा था जिस समय वह एक काग्रज लिये मेरे कमरे में आया। मैं उस समय तक न उस पत्र के वारे में जानती थी, जो उसने लिखा था और न उसके वारे में जो उत्तर में आया था। उसने कहा, 'मामा, मैंने एक लड़की को एक खत लिखा था, पर उसकी समझ में ही नहीं आया। वह आपको सुनाऊं?' और उसने मुझे वह खत सुनाया। खत की रफ कॉपी उसके पास थी। फिर कहने लगा, 'जवाव में जो खत आया है वह ऐसा है जैसे मौसम का हाल लिखा हो।' मैंने पूछा, 'अव उसे

रसीदी टिकट : ६६

और खत लिखना चाहोगे?' तो वह कहने लगा, 'नहीं, उसका खत इतना साधारण है, पढ़कर लगता है जैसे में मुख्य दरवाज़े से अन्दर गया और पीछे के दरवाज़े से वाहर आ गया।' और मैंने कुछ दिनों वाद इसी छोटी-सी वात के आधार पर एक कहानी लिखी थी। पर अव जव उपन्यास लिखा तो उसका क्षेत्र वहुत वड़ा था, उसमें यूनिविसटी के होस्टल का जो वातावरण है, वह मेरे अपने लड़के के दोस्त हैं, जवान हो रहे स्वप्नों से चौंकते हुए, भूख, भय और समय से फ्लर्ट करते हुए—जीवन को अपने-अपने कोण से देखते हुए, और अपनी-अपनी अनुभृति की पीड़ा को भेंलते हुए…

वृत्तियादी घटनाएं मेरे पुत्र के और उसके मित्रों के जीवन की है। पर यह अपने से आगे की पीढ़ी को समझाने का यत्न था। इसमें मैंने अपने आपको चाहे एक दर्शक के समान रखा था, फिर भी अचेतन तौर पर इसके अनेक विचारों में समा जाना स्वाभाविक था। जब मैंने इसे लिखकर अपने देटे को पढ़ने के लिए दिया तो चाहे उससे भी पहले उसके मित्रों ने इसे पढ़ा, वे अपना चेहरा पहचानते रहे और मुक्ते कम्प्लीमेंट देते रहे, पर जब मेरे लड़के ने पढ़ा, कई स्थानों पर बहुत कुशलतापूर्वक लिखने पर कम्प्लीमेंट भी दिया, पर कहा—'अगर यह उपन्यास मैं लिखता, तो कुछ और ही तरह लिखता।' यह ठीक है—आखिर मेरे लिए यह एक पूरी पीढ़ी के फ़ासले को लांघने का यत्न था, पर फ़ासले को लांघने वाले पैर अपने थे, पहली पीढ़ी के, इसलिए 'मेरे समय के आदर्शवाद' की उसमें घुल जाना स्वाभाविक था…

इस उपन्यास के जिन सिवता और रिव का विवाह मैंने विस्तार-सिहत लिखा है, वे उपन्यास छपने के कई वर्ष वाद, मेरे पुत्र से मिलने आए, मुझसे भी मिले। वे किताब में छपे हुए अपने विवाह के वर्णन को पढ़कर हंसते रहे और मैं अपने पात्रों को देखती रही अब उनके एक प्यारा-सा बच्चा भी था, उनके घवराकर किये हुए विवाह की परिपुष्टि ...

खैर, अपने पात्रों को इस प्रकार देखना, जो एक प्यारा अनुभव है, वह एक अलग वात है। मैं उपन्यास के लेखन-काल की वात कर रही थी। इसका विचार उस पत्त से बंधा था जो मेरे पुत्त ने मुझे होस्टल से लिखा था। उपन्यास में यह पत्र पांचवें परिच्छेद के आरंभ में है जिसमें उपन्यास का मुख्य पात्र कपिल पत्न को समाचारपत्त का रूप देता है, उसका नाम 'द टाइम्स ऑफ़ कपिल' रखता है, और समाचारपत्त के जारी होने की वह तारीख लिखता है, जो उसके अपने जन्म की तारीख है, और इस समाचारपत्र की विकी सबसे अधिक जिस शहर में होती है, वहां अपनी मां का ऐड्रेस लिखता है। फिर समाचारपत्र के छह कॉलम बनाता है जिनमें खबरों की शक्ल में मां को पत्र लिखता है…

मेरे लड़के का नाम नवराज है। पर उसे प्यार से 'सैली' भी पुकारते हैं। मेरे

पास उसका वह पन्न 'द टाइम्स ऑफ़ सैली' अभी तक रखा हुआ है ...

वह होस्टल से जब भी छुट्टियों में घर आता था, होस्टल की बहुत-सी बातें वड़े विस्तार से सुनाया करता था। उस पत्र के वाद जब वह आया तो भैंने, उपन्यास शुरू करने से पहले, उसे पास विठाकर नोट्स लेने शुरू किये…

फिर जब उपन्यास शुरू किया, तो एक बार उसने कहा—'मामा! आपने अपनी जिन्दगी को नया मोड़ दिया, पर क्या आप जानती हैं हम दोनों बच्चों ने इसके लिए कितना मैन्टली सफ़र किया है?'

घर टूटता है तो मासूम वच्चे टूटते हुए घर के कंकड़ों को किस तरह अपने शरीर पर झेलते हैं, इसकी पीड़ा मेरे मन में थी। कहा — 'जैसे गरीव मां के घर जन्में वच्चों को मां की ग़रीबी भुगतनी पड़ती है, उसी तरह मन की पीड़ा में से गुजरती हुई मां के घर जन्में वच्चों को उसकी पीड़ा भी भुगतनी पड़ती है—मां के नैन-नक्शों की तरह…'

जानती हूं—इस पीड़ा को मेरे वच्चों ने भुगता है, पर मेरी लड़की ने सारे समय की लम्वाई में कभी भी मेरे साथ हमदर्दी नहीं छोड़ी, पर पुत्र ने कुछ समय के लिए जरूर छोड़ दी थी, वचपन से लेकर जवान होने तक के समय में। यह शायद एक के लड़का और एक के लड़की होने का अन्तर था। आज भी मेरी नन्ही-सी अनजान-सी वेटी के वे वोल मेरे कानों में हैं। जव नवराज की किसी समय की वेरुखी से मैं उदास हो जाती थी, तो कंदला कहा करती थी —'मामा! आप वहुत सोचा न करें, सैंली वड़ा हो जाएगा तो अपने आप ठीक हो जाएगा।'

खैर, उस दिन मेरे वेटे ने कहा—'मामा! इस उपन्यास में आप उस वच्चे की परेशानी लिख सकती हैं जो मां-वाप का घर टूटने पर वह भुगतता है?'

हां, पूरी जुरअत के साथ'—मैंने कहा, और उपन्यास के अन्तिम भाग में किपल के 'मिड नाइट विजन' की शक्ल में उस परेशानी को लिखने की कोशिश की...

मेरे मन को केवल उन्होंने दुखाया है जिनका मेरी जिन्दगी से कोई वास्ता नहीं था। उनके साथ केवल एक ही दुःखांतक संबंध था कि मैं उनकी समकालीन लेखिका थी। वह न मेरे पाठक थे, और न वह, जिन्होंने इस पीड़ा में से अपनी-अपनी मुट्ठी भरनी थी।

कंदला ने जिससे विवाह किया है वह मुभे 'दीदी-मां' कहकर बुलाता है, और उसके मन का यह पहला फैसला था कि वह विवाह के समय दूर-पास के लोगों की बरात नहीं जोड़ेगा, और न किसी वेतुकी वात या हरकत के लिए किसी को कोई मौक़ा देगा। विवाह की पेशकश के समय का उसका एक प्यारा-सा जैस्वर मुभे अभी भी याद है। मेरे सिरहाने के पास एक होम्योपे थिक दवा की शीशी पड़ी हुई थी। उसने उसमें से दो-चार मीठी गोलियां खाकर कहा—'वस, मुंह मीठा

रसीदी टिकट: १०१

हो गया, शगुन हो गया।'—और इस तरह उसने अपने और मेरे मन की हां का जग्न मंना लिया। विवाह का दिन कंदला का जन्मदिन चुना—२३ अप्रैल, और उसके केक पर लिखा,—'ए डेट विद लाइफ़' और कचहरी जाने के वजाय मजिस्ट्रेट को घर पर बुलाकर विवाह का सिटिफ़िकेट ले लिया।

मेरे लड़के ने एक गुजराती लड़की से विवाह किया है। विश्वविद्यालय से वह आर्कीटैक्चर की डिग्री और अपनी दुल्हन, दोनों जैसे एक साथ ले आया था। विवाह से पहले वे दोनों दोस्त थे, और सिर्फ दोस्त रहने का उन्होंने फ़ैसला किया था। लड़की जानती थी कि उसके गुजराती मां-वाप कभी भी किसी पंजाबी लड़के सेउसे विवाह नहीं करने देंगे, और मेरे लड़के का सोचना था—'अगर मैं व्याह करने का फ़ैसला कर लूं तो लड़की जरूर करेगी, लेकिन मैं फ़ैसला नहीं करूंगा। उसके-मां वाप बहुत ही अमीर हैं, और मैं बहुत अमीर लड़की से व्याह नहीं करना चाहता।' और वे दोनों सिर्फ दोस्ती का हक रखते रहे। पर कुछ समय वाद लड़की के पिता गुजर गए और उसके चाचाओं का सलूक इतना वदल गया कि लड़की अपने भविष्य की ओर से घवरा उठी, कहने लगी, 'मैंने जिन्दगी में एक ही सच्चा दोस्त पाया है, उसे घर की किस मर्यादा के पीछे छोड़ दूं?' और उसने होस्टल से दो दिन के लिए दिल्ली आकर मुझसे कहा कि 'आप अपने हाथों मेरा विवाह कर लीजिये।'

मेरे पुत के भी यह शब्द थे—'मामा! अगर यह लड़की मेरी जिन्दगी से चली गयी, तो सारी जिन्दगी मेरे मन में इसकी याद रह जाएगी।'

सोचती हूं—उसकी यह मुहन्वत भी एक वह घटना है जो जिन्दगी की उलझनों को समक्तने में उसकी सहायक हुई है और जिसने उसके दृष्टिकोण को बहुत विस्तृत कर दिया है।

विवाह की रस्म करनी थी। यह कैसी भी हो सकती थी। मेरे लिए गुरु ग्रन्थ साहव की मौजूदगी भी उतनी ही पवित्र थी जितनी हवन की अग्नि। यह तो वास्तव में सम्पूर्ण मन की उपस्थिति होती है। मेरे पुत्र ने कहा कि उसे हवन की अ आग खूबसूरत लगती है। सो, वही सही।

दोपहर के समय लड़के को, जब विवाह की निशानी देने के लिए एक अंगूठी खरीदकर दी, तो उस गुजराती वेटी ने कहा—'मामा! मुझे भी तो उसे अंगूठी देनी है।'—सो, मैं उसकी भी मां थी, और उसके लिए भी वह अंगूठी खरीदी जिसे उसने मेरे वेटे की उंगली में पहनाना था।

हवन के समय ज्योति के किसी बुजुर्ग की ज़रूरत थी जो कन्यादान करता, इसलिए जब पंडित ने पिता की हाजिरी चाही, तो इमरोज ने कहा, 'मैं कन्या का पिता हूं, कन्यादान करता हूं…'

भीर नवराज और ज्योति का विवाह हो गया—शायद विश्व के इतिहास में

अपने ढंग का यह एक ही विवाह हो !

कोई छह महीने तक गुजराती माता-िपता की ओर से चुप वनी रही, िफर लन्दन से भाई का फ़ोन आया, बहन का, मां का—और कोई एक वर्ष बाद लड़की लन्दन जाकर सबसे मिल आयी। दो वर्ष बाद मां हिन्दुस्तान आयी। अपनी बेटी के सुख से वह सचमुच सुखी थी। लगभग पन्द्रह दिन साथ रही। साथ में भाई भी था जिसने बहन के मनचाहे पित को पहली बार देखा और उसका अच्छा मित्र बन गया।

यह कितावों के नहीं, जिन्दगी के पृष्ठ हैं, पर इन पर लिखा हुआ केवल उन लोगों की समझ में आता है जिन्होंने जिन्दगी के ववंडर अपने शरीर पर फेले हैं और जो हाथों की ताक़त केवल अपने मन से लेते हैं।

आजकल वासु भट्टाचार्य मेरे और इमरोज के वड़े प्यारे दोस्त हैं। वह जव अत्यन्त ग़रीवी के दौर से गुज़र रहे थे, जब उन्होंने अपनी जिन्दगी की एक सुन्दर वास्तिवकता कमरे में विठाई हुई थी—अपनी पत्नी रिकी, फ़िल्म जगत् के वहुत वड़े निर्माता विमल राय की वेटी —िजसे वह वगावत के जोर से अपनी पत्नी बनाकर घर ले आए थे—और दरवाज़े के वाहर, दहलीज की परली ओर, ग़रीवी को विठाया हुआ था, उन दिनों की वात सुनाते हुए वह कहते हैं —'गरीवी थी, पर मैं उसे अन्दर नहीं आने देता था। वह वाहर वैठी रही। घर मेरा था, मैं अन्दर बुलाता तब वह आती न ऐसे ही कैसे आ जाती ?'

सोचती हूं—आज यह जो कुछ अपने मन के भीतर का काग्रजों पर रखकर दिखा रही हूं, यह केवल उनके लिए है जो संसार की परम्पराओं और किठनाइयों और उदासियों को दरवाजे के वाहर विठाकर, मन के सच को जीने का साहस कर सकते हैं…

### कल्पना का जादू

जिन्दगी में एक ऐसा समय भी आया था—जब अपने हर विचार पर मैंने अपनी कल्पना का जादू चढ़ते हुए देखा है…

जादू शब्द केवल वचपन की सुनी हुई कहानियों में कभी कानों में पड़ा था, पर देखा — एक दिन अचानक वह मेरी कोख में आ गया था, और मेरे ही शरीर के मांस की ओट में पलने लगा था…

यह उन दिनों की वात है जब मेरा बेटा मेरे शरीर की आस बना था— १६४६ के अन्तिम दिनों की वात । अखवारों और कितावों में अनेक ऐसी घटनाएं पढ़ी हुई थीं—िक होने वाली मां के कमरे में जिस तरह की तसवीरें हों या जैसे रूप की वह मन में कल्पना करती हो, वच्चे की सूरत वैसी ही हो जाती है अगर मेरी कल्पना ने जैसे दुनिया से छिपकर घीरे से मेरे कान में कहा—'अगर मैं साहिर के चेहरे का हर समय घ्यान करूं तो मेरे बच्चे की सूरत उससे मिल जाएगी अ

जो जिन्दगी में नहीं पाया था, जानती हूं, यह उसे पा लेने का एक चमत्कार-

ईश्वर की तरह सृष्टि रचने का यत्न …

शरीर का एक स्वतंत्र कर्म ...

केवल संस्कारों से स्वतन्त्र नहीं, लहू मांस की वास्तविकता से भी स्वतंत्र ...

दीवानगी के इस आलम में जब ३ जुलाई १६४७ को बच्चे का जन्म हुआ, पहली बार उसका मुंह देखा, अपने ईश्वर होने का यक्तीन हो गया, और बच्चे के पनपते हुए मुंह के साथ यह करपना भी पनपती रही कि उसकी सूरत सचमुच साहिर से मिलती है...

खैर, दीवानेपन के अन्तिम शिखर पर पैर रखकर सदा नहीं खड़े रहा जा सकता, पैरों को बैठने के लिए धरती का टुकड़ा चाहिए, इसलिए आने वाले वर्षों में मैं इसका जिक्र एक परी-कथा की तरह करने लगी…

एक वार यह वात मैंने साहिर को भी सुनाई, अपने आप पर हंसते हुए। उसकी और किसी प्रतिक्रिया का पता नहीं, केवल इतना पता है कि वह सुनकर हंसने लगा और उसने सिर्फ़ इतना कहा—'वैरी पूअर टेस्ट!'

साहिर को जिन्दगी का एक सबसे बड़ा कॉम्प्लैंक्स है कि वह सुन्दर नहीं है, इसी कारण उसने मेरे पूअर टेस्ट की वात कही।

इससे पहले भी एक वात हुई थी। एक दिन उसने मेरी लड़की को गोदी में वैठाकर कहा था—'तुम्हें एक कहानी सुनाऊं?' और जब मेरी लड़की कहानी सुनने के लिए तैयार हुई तो वह कहने लगा—'एक लकड़हारा था। वह दिन-रात जंगलों में लकड़ियां काटता था। फिर एक दिन उसने जंगल में एक राजकुमारी को देखा, वड़ी सुन्दर। लकड़हारे का जी किया कि वह राजकुमारी को लेकर भाग जाए…'

'फिर?' मेरी लड़की कहानियों के हुंकारे भरने की उम्र की थी, इसलिए वड़े ध्यान से कहानी सुन रही थी।

मैं केवल हंस रही थी, कहानी में दखल नहीं दे रही थी ।

वह कह रहा था—'पर वह था तो लकड़हारा न, वह राजकुमारी को सिर्फ़ देखता रहा, दूर से खड़े-खड़े, और फिर उदास होकर लकड़ियां काटने लगा। सच्ची कहानी है न?'

'हां, मैंने भी देखा था।' न जाने बच्ची ने यह क्यों कहा।

साहिर हंसते हुए मेरी ओर देखने लगा—'देख लो, यह भी जानती है' और वच्ची से उसने पूछा, 'तुम वहीं थीं न जंगलों में ?'

वच्ची ने हां में सिर हिला दिया।

साहिर ने फिर उस गोद में बैठी हुई वच्ची से पूछा—'तुमने उस लकड़हारें को भी देखा था न? वह कीन था?'

वच्ची के ऊपर उस घड़ी कोई देव-वाणी उतरी हुई थी शायद, बोली--

साहिर ने फिर पूछा — 'और वह राजकुमारी कौन थी?'

'मामा।' वच्ची हंसने लगी।

साहिर मुभसे कहने लगा—'देखा, वच्चे सव-कुछ जानते हैं।'

फिर कई वर्ष बीत गए। १६६० में जब मैं बम्बई गयी तो उन दिनों राजेन्द्र सिंह बेदी बड़े मेहरवान दोस्त थे। अकसर मिलते थे। एक शाम बैठे वातें कर रहे थे कि अचानक उन्होंने पूछा, 'प्रकाश पंडित के मुंह से एक बात सुनी थी कि नवराज साहिर का बेटा है...'

उस शाम मैंने वेदी साहव को अपनी दीवानगी का वह आलम सुनाया। कहा—'यह कल्पना का सच है, हक़ीक़त का सच नहीं।'

उन्हीं दिनों एक दिन नवराज ने भी पूछा--उसकी उम्र अव कोई तेरह बरस की थी, 'मामा! एक वात पूछूं, सच-सच बताओगी?'

'हां।'

'क्या मैं साहिर अंकल का वेटा हूं?'

'नहीं।'

'पर अगर हूं तो वता दो ! मुफ्ते साहिर अंकल अच्छे लगते हैं।'

'हां, वेटे! मुझे भी अच्छे लगते हैं, पर अगर यह सच होता मैंने तुम्हें जरूर बता दिया होता।'

सच का अपना एक वल होता है, सो मेरे वच्चे को यक्तीन आ गया।

सोचती हूं — कल्पना का सच छोटा नहीं था, पर वह केवल मेरे लिए था— इतना कि वह सच साहिर के लिए भी नहीं।

लाहीर में जब कभी साहिर मिलने के लिए आता था तो जैसे मेरी ही खामोशी में से निकला हुआ खामोशी का एक टुकड़ा कुर्सी पर वैठता था और चला जाता था…

वह चुपचाप सिर्फ़ सिगरेट पीता रहता था, कोई आवा सिगरेट पीकर राखदानी में बुझा देता था, फिर नया सिगरेट सुलगा लेता था। और उसके जाने के बाद केवल सिगरेटों के बड़े-बड़े टुकड़े कमरे में रह जाते थे।

रसीदी टिकट: १०५

कभी ... एक वार उसके हाथ को छूना चाहती थी, पर मेरे सामने मेरे ही संस्कारों की एक वह दूरी थी जो तय नहीं होती थी...

तव भी कल्पना की करामात का सहारा लिया था।

उसके जाने के बाद, मैं उसके छोड़े हुए सिगरेटों के टुकड़ों को संभालकर अलमारी में रख लेती थी, और फिर एक-एक टुकड़े को अकेले बैठकर जलाती थी, और जब उंगलियों के बीच पकड़ती थी तो लगता था जैसे उसका हाथ छू रही हुं…

सिगरेट पीने की आदत मुझे तब ही पहली बार पड़ी थी। हर सिगरेट को सुलगाते हुए लगता कि वह पास है। सिगरेट के धुएं में जैसे वह जिन्न की भांति प्रकट हो जाता था…

फिर वर्षों बाद अपनी इस अनुभूति को मैंने 'एक थी अनीता' उपन्यास में लिखा। पर साहिर शायद अभी तक मेरे सिगरेट के इस इतिहास को नहीं जानता।

सोचती हूं — कल्पना की यह दुनिया सिर्फ़ उसकी होती है जो इसे सिरजता है, और जहां इसे सिरजने वाला ईश्वर भी अकेला होता है।

आखिर जिस मिट्टी से यह तन वना है उस मिट्टी का इतिहास मेरे लहू की हरकत में है—सृष्टि की उत्पत्ति के समय जो आग का एक गोला-सा हजारों वर्ष जल में तैरता रहा था उसमें हर गुनाह को भस्म करके जो जीव निकला वह अकेला था। उसमें न अकेलेपन का भय था, न अकेलेपन की खुशी। फिर उसने अपने ही शरीर को चीरकर—आधे को पुरुष वना दिया, आधे को स्त्री—और इसी में से उसने सृष्टि रची…

संसार का यह आदि कर्म, मात्र मिथ नहीं है, न केवल अतीत का इतिहास — यह हर समय का इतिहास है — चाहे छोटे-छोटे मनुष्यों का छोटा-छोटा इतिहास ...

मेरा भी…

## एक लेखक की ईमानदारी

नेपाल के नैवारी लेखक सायमी धूसवां जव दिल्ली में अपनी एम्बेसी के कल्चरल सेकेटरी वमकर आए, कुछ ही मुलाक़ातों में लगा कि उनके अंतर का लेखक उनके डिप्लोमैंटिक ओहदे से वड़ा है। उनके अंतर का यह विरोधाभास उनके लिए सुखकर नहीं था—यह और अपनी अन्य निजी उलझनें उन्होंने एक

दोस्त की तरह मेरे साथ बांटीं। जब भी परेशान होते मुझसे मिलने चले आते, नहीं तो फ़ोन जरूर करते। खैर, एक दिन मैंने उनकी विलकुल निजी एक उलझन के बारे में एक कहानी लिखी—'अदालत'। उन दिनों में हिन्दी में अपनी कहानियों की एक किताव कम्पाइल कर रही थी 'पंजाव से वाहर के पात्र' और मैंने इस किताव के लिए जो अठारह कहानियां चुनी थीं, उनमें से एक यह 'अदालत' भी थी। किताव प्रेस में चली गयी और मैंने यह ख़बर भी घूसवां साहव को दे दी। हर कहानी के नीचे उसका पात्र जिस देश का था उस देश का नाम दिया था। सो, 'अदालत' कहानी के नीचे नेपाल का पात्र लिखा हुआ था। धूसवां ने मुझसे कहा कि कहानी के नीचे मैं नेपाल शब्द को काटकर कुछ और लिख दूं, नहीं तो एक डिप्लोमैट होने के नाते उन्हें मुश्किल का सामना करना पड़ेगा। मैं यह कभी गवारा नहीं कर सकती थी कि उन्हें कोई तकलीफ़ हो, इसलिए उनके कहने के अनुसार नेपाल की जगह आसाम लिखवा दिया। किताब छप गयी । उन्होंने भी देखी । और मुझे एक नोट लिखकर दिया कि मैं जब अपनी जीवनी लिखूं तब उनका यह नोट उसमें जरूर शामिल कर लूं। वह नोट है — 'यह कहानी धूसवां की है। पर सांस्कृतिक सहचारी एक माननीय, इतना बुजदिल और कायर है कि इस कहानी को अजनवी बनाने के लिए अपने देश नेपाल को भारत का एक राज्य आसाम वनाने में उसने हामी भर दी।… १६.११.७३ धूसवां सायमी'

उस दिन धूसवां मेरी दृष्टि में और भी ऊंचे हो गए। यह उनके अंतर के लेखक की ईमानदारी का आग्रह था। मैंने आदर से सिर झुका लिया।

इस कहानी का उन पर गहरा असर था। उन्होंने अपनी पत्नी क्रो भी यह कहानी सुनायी और अपनी दोस्त लड़की को भी। एक वेचैनी के साथ इस कहानी को वार-वार पढ़ते रहे.। जब तीन वार पढ़ चुके तो उन्हें एक वेचैन सपना आया, और वह उन्होंने लिखकर मुभे दे दिया। वह सपना था—

'न जाने सबेरा था या संघ्या थी, आकाश उजाले और अंधेरे के मेल में फैला हुआ था। मैं एक नदी की ओर खिचा चला जा रहा था। इस नदी को मैं प्रतिदिन पार कर लेता था, पर उस दिन इस नदी के तट पर अपनी एक प्रेमिका को जो विवाहित थी और वच्चों की मां थी, देखकर घवरा-सा गया। उस नदी को पार करने का मुझे साहस नहीं हुआ। शायद अचेतन मन में, डूव जाने का भय समा गया था। मैं नदी के किनारे-किनारे चलने लगा। पर उस समय सव ओर रेत-ही-रेत दिखाई देने लगी। उस रेतीले स्थल में दो तम्बू लगे हुए थे। मेरी आंखों के सामने तम्बू के अंदर का दृश्य फैल गया। मैं देखता हूं कि इसमें एक पुरुष है, जिसे मैं भली-भांति पहचानता हूं, जिसके भाव और विचार एक यंत्र की

भांति मेरे अंदर ट्रान्समिट हो जाते हैं। उसके सामने तीन तरह के वस्त्र पहने हुए, पर एक ही चेहरे की, तीन युवतियां खड़ी हुई है। पुरुष परेशान-सा हो गया, क्योंकि उनमें से एक उसकी प्रेमिका थी। यह कैसी छलना है ? वह इस चिन्ता में डव गया। उसके आश्चर्य को देखकर उनमें से एक की आंखों में कम्पन हुआ, और वह आगे वढ़कर उस पुरुप की बांहों में आ गयी। ठीक इसी समय दूसरे तम्बू में से एक व्यक्ति कोध से बोलता हुआ आया और उस लड़की को बुरा-भला कहने लगा-'तू इस बन्धन में क्यों बंध रही है ? यह पुरुष तो विवाहित है, यह तो एक भंवरा है। लड़की ने तुरन्त उत्तर दिया— भैं यह सव कुछ जानती हूं, फिर भी इसे अपना रही हूं।' इतने में देखता हूं कि दूसरे तर्म्बू से आए हुए व्यक्ति का सिर धड़ से ग़ायव हो गया। पहले पुरुष ने उस लड़की को सोत्साह अपनी वांहों में कस लिया - और उस समय अचानक मुझे लगा कि मैं, जो अदृश्य हूं, और वह, जो सिरहीन व्यक्ति है, और वह पुरुष जो पूर्ण रूप से वहां था, तीनों मुझमें समाए जा रहे हैं। अचानक आंख खुली तो देखता हूं कि अमृता प्रीतम का कहानी-संग्रह 'एक शहर की मौत' मेरे पास खुला हुआ पड़ा है, जिसकी एक कहानी 'अदालत' मैं तीसरी बार पढते-पढते सो गया था। १८.११.७३ -धूसवां सायमी'

यूं तो अपनी हर कहानी के पात्र के साथ मेरा साझा है, कहानी लिखते समय मैं उसकी पीड़ा अपने दिल पर भेलती हूं, उसकी होनी कुछ देर के लिए मेरी होनी वन जाती है, और इस प्रकार यह साझा शाश्वत का एक टुकड़ा वन जाता है, परन्तु धूसवां जैसे पात्र मुझ में केवल प्यार और सहानुभृति ही नहीं, अपने लिए आदर भी जगा लेते हैं।

#### घोर काली घटा

अचानक — एक दिन एक कविता लिखी गयी — अज्ज शैंल्फ उत्ते जिन्नियां कितावां सन ते जिन्नियां अखवारां ओह इनक दूजी दे वर्कों पाड़ के, जिल्दां उधेड़ के कुज्ज ऐस तर्हां लिड़्यां कि मेरियां सोचां दे शीशे काड़ काड़ टुटदे रहे … मुल्कां दे नक्शे, ते सारियां हद्दां, सरहद्दां

इक्क दूजे नूं वाहों ते लत्तों घरीक के सुटदे रहे...
ते दुनियां दे जिन्ने वी वाद सन, एतक़ाद सन
ओह सारे दे सारे इक्क दूजे दा संघ घुटदे रहे...
घमसान दी लड़ाई अंतां दा लहू डुलया
—पर किड्डी अचरज घटना
कि कुज्झ कितावां, अखबारां, वाद ते नक्शे अजहे सन
जिन्हां दे जिस्म विच्चों—
सुच्चे लह दी थावें इक्क काला जहर वगदा रिहा...

लगा, उदासी ''बूंद-वूंद करके इकट्ठी होती रही थी, और उस दिन घोर काली घटा की भांति मेरे सिर पर छा गयी थी। यह अपने समय की निम्न स्तर की पत्नकारिता और समकालीनों की वतकहियों से लेकर, दूर-दूर तक मजहव, समाज और राजनीति की उन हरकतों तक फैली हुई थी जिनकी नसों में लाल खून की जगह काला जहर हरकत में होता है.''

यह, इतनी पीड़ा भी शायद इसीलिए थी क्योंकि यह काग़ज और यह अक्षर मैंने दुनिया में सबसे ऊंची अदब की जगह पर रखे हुए हैं, यहां तक कि प्रतीत हुआ—७५१ में जब चीन के लोगों ने समरक़ंद पर आक्रमण किया और हार गए, तो उनके कुछ लोग अरबों के युद्ध-बन्दी बने। उनमें से जो काग़ज बनाने की कला जानते थे उनसे अरबों ने वह कला सीखकर पहली बार काग़ज बनाया और

१. आज शैंल्फ़ पर जितनी कितावें थीं और जितने अखवार वे एक-दूसरे के पन्ने फाड़कर, जिल्दें उधेड़कर कुछ इस तरह लड़े कि मेरे 'सोचों' के शीशे करड़-करड़ टूटते रहे... मुल्कों के नक्शे, और सारी हदें-सरहदें एक-दूसरे को हाथों और पांचों से घसीटकर फेंकते रहे और दुनिया के जितने भी वाद थे, विश्वास थे वे सब-के-सब एक-दूसरे का गला घोंटते रहे... घमसान का युद्ध—लहू की निदयां वहीं... ... पर कैसी अचंभे की घटना कि कुछ कितावें, अखवार, वाद और नक्शे ऐसे थे जिनके शरीर में से—

भांति मेरे अंदर ट्रान्समिट हो जाते हैं। उसके सामने तीन तरह के वस्त्र पहने हुए, पर एक ही चेहरे कीं, तीन युवितयां खड़ी हुई है। पुरुष परेशान-सा हो गया, नयों कि उनमें से एक उसकी प्रेमिका थी। यह कैसी छलना है ? वह इस चिन्ता में डूव गया। उसके आश्चर्य को देखकर उनमें से एक की आंखों में कम्पन हुआ, और वह आगे बढ़कर उस पुरुष की बांहों में आ गयी। ठीक इसी समय दूसरे तम्बू में से एक व्यक्ति क्रोध से बोलता हुआ आया और उस लड़की को बुरा-भला कहने लगा- 'तू इस बन्धन में क्यों बंध रही है ? यह पुरुष तो विवाहित है, यह तो एक भवरा है। लड़की ने तुरन्त उत्तर दिया—'मैं यह सब कुछ जानती हूं, फिर भी इसे अपना रही हूं।' इतने में देखता हूं कि दूसरे तम्बूँ से आए हुए व्यक्ति का सिर धड़ से ग़ायव हो गया। पहले पुरुष ने उस लड़की को सोत्साह अपनी वांहों में कस लिया-अौर उस समय अचानक मुझें लगा कि मैं, जो अदृश्य हूं, और वह, जो सिरहीन व्यक्ति है, और वह पुरुष जो पूर्ण रूप से वहां था, तीनों मुझमें समाए जा रहे हैं। अचानक आंख खुली तो देखता हूं कि अमृता श्रीतम का कहानी-संग्रह 'एक शहर की मौत' मेरे पास खुला हुआ पड़ा है, जिसकी एक कहानी 'अदालत' मैं तीसरी वार पढते-पढते सो गया था। १८.११.७३ –धूसवां सायमी'

यूं तो अपनी हर कहानी के पात के साथ मेरा साझा है, कहानी लिखते समय मैं उसकी पीड़ा अपने दिल पर फोलती हूं, उसकी होनी कुछ देर के लिए मेरी होनी वन जाती है, और इस प्रकार यह साझा शाश्वत का एक टुकड़ा वन जाता है, परन्तु धूसवां जैसे पात्र मुझ में केवल प्यार और सहानुभूति ही नहीं, अपने लिए आदर भी जगा लेते हैं।

#### घोर काली घटा

अचानक—एक दिन एक किता लिखी गयी— अज्ज शैंल्फ़ उत्ते जिन्नियां कितावां सन ते जिन्नियां अखवारां ओह इक्क दूजी दे वर्कों पाड़ के, जिल्दां उधेड़ के कुज्झ ऐस तर्हां लड़ियां कि मेरियां सोचां दे शीशे काड़ काड़ टुटदे रहे… मुल्कां दे नक्शे, ते सारियां हद्दां, सरहद्दां

इनक दूजे नूं वाहों ते लत्तों धरीक के सुटदे रहे…
ते दुनियां दे जिन्ने वी वाद सन, एतक़ाद सन
ओह सारे दे सारे इनक दूजे दा संघ घुटदे रहे…
धमसान दी लड़ाई अंतां दा लहू डूलया
—पर किड्डी अचरज घटना
कि कुज्झ कितावां, अखवारां, वाद ते नक्शे अजहे सन
जिन्हां दे जिस्म विच्चों—
सुच्चे लहू दी थावें इनक काला जहर वगदा रिहा…'

लगा, उदासी ''बूंद-बूंद करके इकट्ठी होती रही थी, और उस दिन घोर काली घटा की भांति मेरे सिर पर छा गयी थी। यह अपने समय की निम्न स्तर की पत्नकारिता और समकालीनों की बतकहियों से लेकर, दूर-दूर तक मजहब, समाज और राजनीति की उन हरकतों तक फैली हुई थी जिनकी नसों में लाल खून की जगह काला जहर हरकत में होता है…

यह, इतनी पीड़ा भी शायद इसीलिए थी क्योंकि यह काराज और यह अक्षर मैंने दुनिया में सबसे ऊंची अदब की जगह पर रखे हुए हैं, यहां तक कि प्रतीत हुआ—७५१ में जब चीन के लोगों ने समरकंद पर आक्रमण किया और हार गए, तो उनके कुछ लोग अरबों के युद्ध-बन्दी बने। उनमें से जो काराज बनाने की कला जानते थे उनसे अरबों ने वह कला सीखकर पहली बार काराज बनाया और

श्राज शैंत्फ़ पर जितनी किताबें थीं और जितने अखबार वे एक-दूसरे के पन्ने फाड़कर, जिल्दें उधेड़कर कुछ इस तरह लड़े कि मेरे 'सोचों' के शीशे करड़-करड़ टूटते रहे… मुल्कों के नक्शे, और सारी हदें-सरहदें एक-दूसरे को हाथों और पांचों से घसीटकर फेंकते रहे और दुनिया के जितने भी वाद थे, विश्वास थे वे सब-के-सब एक-दूसरे का गला घोंटते रहे… घमसान का युद्ध—लहू की निदयां बहीं… "पर कैसी अचंभे की घटना कि कुछ किताबें, अखबार, बाद और नक्शे ऐसे थे जिनके शरीर में से—
गुद्ध लहू की जगह एक काला विष वहता रहा…

उस पहले कागज पर जिस हाथ ने पहली कविता लिखी थी, उस हाथ का कम्पन आज भी मेरे हाथ में है…

ओ खुदाया …

# एक और कटु अनुभव

मित्रों और परिचितों को घीरे-घीरे अपने से दूर होते देखना, या स्वयं उदास होते देखना, एक वहुत कठोर अनुभव है, पर जिन्दगी के इस रास्ते पर भी चलना होता है—चली हूं...

जिन समकालीनों से — एक ही ढंग का अनुभव वार-वार हुआ — भव्दों के वृक्षों से धीरे-धीरे अर्थों के पत्ते झड़ने के समान — दलीप टिवाना उन समकालीनों में नहीं है।

वहुत वर्ष पहले, जब भी मिलती थी, लगता था एक खुलूस है—पर साथ ही लगता था, भीतर से कुछ लेन-देन नहीं होता। फिर कभी छठे-छमासे उसका पत्न आने लगा, तो ऐसा प्रतीत होने लगा कि वह पत्न कभी मुट्ठी भरकर कुछ दे जाता था, मुट्ठी भरकर कुछ ले जाता था। कभी भेंट भी हो जाती थी, पर फिर लगता, मन के पैरों के आगे एक फ़ासला-सा है जो तय नहीं होता और लगता था, यह जहां जो कुछ खड़ा हुआ है, शायद सदा खड़ा रहेगा, एक दूरी पर।

सोचा करती थी—ठीक है, यह भी बहुत है। अगर कोई बस्तु जितनी दूरी पर है, उतनी ही दूरी पर रहे, टिक सकें, तब भी बहुत है। पास नहीं आ सकती, न सही, और दूर जाने से ही बच जाए।

पर एक दिन अचानक दलीप का पत्र आया, एक रहस्य को गांठ में बांधकर— 'एक वात है, मैं चाहती हूं, आज से तीन दिन वाद बुधवार को आप मेरे पास हों। सवेरे की पहली गाड़ी से आ जाइये, मैं स्टेशन से ले आऊंगी।' और मैंने पत्त पढ़कर सूटकेस में कपड़े रख लिये। न कुछ पूछने का समय था, न पूछने की आवश्यकता, शायद उसी प्रकार जैसे उसे कुछ वताने की आवश्यकता अनुभव नहीं हुई। और फिर मंगलवार को उसका एक्सप्रेस पत्न आया— 'अभी आने की आवश्यकता नहीं है। फिर जब होगी, लिखूंगी'। और मैंने पत्न पढ़ सूटकेंस में से कपड़ें निकाल लिये।

फिर किसी पत्र में उसने रहस्य की गांठ नहीं खोली, न जाने वह कैसा बुधवार या, उस दिन वया होना था, और उसे मेरी आवश्यकता क्यों थी। पर अपने मन की इतनी जानकारी ही काफ़ी थी कि उस जैसा बुधवार अगर फिर कभी आ

जाए, और वह मुभे फिर पन्न लिखे, तो मैं फिर सूटकेस में कपड़े डाल लूंगी...

मुक्ते दलीप टिवाना की कहानियां कभी खास नहीं लगी थीं। उनमें किया गया मुहव्यत का वर्णन मुझे उस गोल-से भले-से पेपरवेट जैसा लगता था जिसे कुछ काग़जों पर रखकर उन्हें विखरने या गिरने से बचाया जा सकता हो, पर जिसकी किसी नोक में चुभने की शक्ति न हो। उन कहानियों में किसी तिकोने पत्थर को गले से नीचे उतारने वाला दर्द नहीं होता था। पर यह विश्वास अवश्य था कि यह जो कुछ दलीप काग़जों पर उतारती है, यह असली दलीप नहीं है, यह उसका सहमा हुआ साया है, और मैं एक गुच्छा'-सी होकर वैठी हुई उसकी आकृति के अंगों का अनुमान-सा लगाया करती थी...

फिर १६६६ में उसका उपन्यास छपा—'यह हमारा जीवन,' तो लगा, मेरा अनुमान ग़लत नहीं था, सिकुड़कर बैठी हुई दलीप ने इस उपन्यास में अंगड़ाई ली थी, और उसके भरपूर जवान एहसास का अंग-अंग चमक उठा था—एँरों की विवंशता, आंखों के आंसू, छाती का रोप और माथे का चिन्तन…

एक दिन अचानक उसका पत्र आया—मेरे लिए नहीं, इमरोज के लिए, कि उससे कहना 'नागमणि के टाइटिल पर तुमने जैसी लड़की बनाई है, मैं दुआ मांगती हूं कि ईश्वर मुभे अगले जन्म में वैसी ही लड़की बना दे…' और पत्र में मैंने दलीप के होंठ फड़कते हुए देखे, और देखा—उसके होंठों पर एक हसरत थी जो जमी हुई पपड़ी की तरह टूटना चाहती थी…

मुझे उसकी खामोशी भी स्वीकार थी, और उसके वोल भी...

फिर एक रात के लिए वह दिल्ली आयी ... रात अंधेरे से गाढ़ी-सी हो रही थी। वह मेरे एक कमरे में फ़र्श पर विस्तर विछाकर अलसाई-सी वैठी हुई थी, और मैंने उसके सामने बैठकर एक रज़ाई का सहारा लगाया हुआ था, कि अचानक उसके मुंह से निकला—'कई लोगों को तो ईश्वर कहीं रखकर भूल जाता है, पर मैं ख़ुद ही अपने आपको कहीं रखकर भूल गई हूं—अव मैं यह भी नहीं जानती कि मैं कहां हूं ? जी करता है —कोई हो जो मेरा अपना-आप खोज कर मुझे दे जाए…'

उस दिन पहली बार मैंने उसमें वेवाकी देखी, ऐसी वेवाकी, जिसके पीछे विश्वास होता है। लगा, शायद यह विश्वास उसे उसके उपन्यास की सफलता की देन है…

वह कह रही थी, 'ईश्वर जव अपना भंडारा वांटने लगा था, तो न जाने मेरे हिस्से की थाली वह मेरे आगे रखनी भूल गया, या मेरे आगे रखी हुई थाली को जल्दी से किसी और ने उठा लिया ••• पर मैं भूखी रह गयी ••• वैसे मैंने यह सोच लिया है कि या तो सदा भूखी रहूंगी, या अपने हिस्से की थाली में खाऊंगी ••• मुझसे कोई निवाला किसी थाली से और कोई किसी थाली से नहीं खाया जाता…'

मैं उसके मुंह की ओर देखने लगी, तो वह हंस पड़ी—'मेरी मां के पांच विटियां हुईं। सबसे पहली मैं थी। मैं मां से कहा करती हूं कि तुमने मुफ्ते जन्म देकर लड़कियां वनाने का ढंग सीखा, त्र्यों कि मेरी वाक़ी चारों वहनें सुन्दर हैं…'

वह हंस रही थी, पर मुफ्ते हंसी नहीं आयी। कहा—'पर एक ढंग जो उसे सिर्फ़ पहली वार आया, फिर से उस तरह नहीं आया।'

मेरा घ्यान उसके मानसिक सौन्दर्य की ओर था, और उसका केवल शारीरिक सुन्दरता की ओर। पर थोड़ी ही देर वाद उसका घ्यान उघर से हट गया, और उसकी आंखें अपने अंतर की ओर देखने लगीं, और वह कहने लगी— 'अकेली औरत को लोग वे-मालिक की खेती के समान समझते हैं, चलो भई डंगर चरा लाएं ... कौन-सा किसी ने कुछ कहना है...'

और उसकी हंसी में रोप मिश्रित हो गया, 'मुझे कोई तो ऐसा लगता है जैसे अभी-अभी लोमड़ी से आदमी वनकर आया हो और चालांकियां चलाता हो, कोई ऐसा लगता है जैसे अभी-अभी गीदड़ से आदमी वना हो और मेरे सामने कुछ हो, अपने घरवालों के या घरवाली के सामने कुछ और हो अवदमी हैं ही कहां ? एकदम हिप्पोक्रिट्स विस्ती करने के लिए खुशामदें करते हैं, पर साथ ही यह सोचते हैं कि उन्हें कोई सामाजिक मूल्य न देना पड़े में जूठी थाली में से कुछ नहीं खा सकती, भूखी रह लूंगी, लेकिन जूठी थाली में से कुछ नहीं खाऊंगी अप

दलीप के चेहरे पर लाली झलक आयी, उसके सिकुड़े हुए-से साये ने उपन्यास में अंगड़ायी ली थी, पर उस घड़ी वह सारी-की-सारी मन की नदी से नहाकर निकली हुई मालूम पड़ती थी...सुलफ़े की लपट की तरह...उस दिन वातें करते और चाय पीते हुए जो रात गुज़ारी, उसे मैंने वाद में 'फ्री जोन में एक रात' के शीर्षक से लिखा।

जानती थी—वह जब छोटी थी तब उस सपने वुनती हुई के हाथों से जिन्दगी ने सलाइयां छीन ली थीं और उसके सपने उघड़ गए थे पर जब १६७२ का साल आया, लगा—जिन्दगी अपने कंजूस वरसों का उलाहना उतारने के लिए वहुत उदार हो गयी है, एक साथ तीन हाथ उसकी ओर वढ़े, उसका हाथ पकड़ने के लिए। एक शोहरत का हाथ था, जिसने उसके क़लम को अकादमी का अवार्ड दिया, और मुसकरा पड़ा। और दूसरे—दो मदों के हाथ थे जो उसका साथ मांग रहे थे।

दलीप ने मुझे पटियाला से आवाज दी, मैं गयी, तो देखा जिन्दगी की इस उदारता को हाथों से छूने के लिए, उसके कांपते हुए हाथ आगे भी वढ़ रहे थे, और आगे वढ़ने से घवरा भी रहे थे।

उन दोनों में से एक को दलीप बरसों से जानती थी और दूसरे को सिर्फ़ कुछ

महीनों से। अजीव संजोग था कि जिसे वह वहुत जानती थी, उसे मैं भी कुछ जानती थी, और जिसे वह थोड़ा-सा जानती थी, उसे मैं विलकुल नहीं जानती थी—पर उसके हाथ उस ओर वढ़ रहे थे जिधर उसका कुछ भी जाना-पहचाना नहीं था।

मैंने एक-दो वार, मन की स्पष्टता के लिए, कुछ तर्कों का सहारा लिया, पर देखा—तर्कों से भी आगे कहीं कुछ था जो सोती-जागती दलीप को बुला रहा था। बुलावा उसने न जाने कैंसे सुना था कि उसके कान मन्त्रमुग्ध-से लगते थे —इतने कि तर्क सुनाई नहीं देते थे। मैं चुपचाप उसके पास खड़ी हो गयी, उसके साथ। यह समय णायद कुछ कहने का नहीं था, यह केवल उसके साथ खड़े होने का था।

उसने कहा--'एक छोटी-सी रस्म करनी है ... पर पटियाला में नहीं।'

उत्तर में यही कह सकती थी, कहा—'तुम्हारा घर सिर्फ़ पटियाला में ही नहीं, दिल्ली में भी है।'

उस दिन वह अपने घर से मेरे साथ अपनी यूनिविसटी तक आयी। वहां उसे उससे मिलना था जिसके खयालों से वह भरी हुई थी। और फिर वहां से ही मुफें दिल्ली लीटना था...

यूनिविसिटी के वाहरी गेट के पास पहुंचकर वह मन के सेंक से लाल-सी हो गयी, और फिर अचानक कई शंकाएं उसके मन पर काले पंखों की तरह आ घिरीं, और वह घवराकर कहने लगी—-'नहीं, अब मैं ऐसी ही ठीक हूं, अब बहुत देर हो गयी है...वह मुझसे उम्र में छोटा है...'

पर वह जब अन्दर कमरे में जाकर उसे वाहर वुला लायी, उसके मन का सेंक फिर एक लाल रंग की तरह उसके चेहरे पर पुत गया।

वालों को वह कसकर संवारती और बांधती है, लेकिन उस दिन उसके बौराए हुए-से वाल उड़ रहे थे। वह एक हाथ से वालों की लट को संभालती थी, और दूसरे हाथ से जिन्दगी के अचंभे को…

वहां से धीरे-धीरे गाड़ी चलाते, और वातें करते, हम राजपुरा तक आ पहुंचे। इस सारे रास्ते में 'उस' ने दलीप का हाथ अपने हाथ में लिये रखा था, इसलिए मैंने हंसकर कहा—'इसी तरह बैठे रहो! अभी चार घंटे में दिल्ली पहुंच जाएंगे।'

दलीप चौंकी---'नहीं, आज नहीं, दस-पन्द्रह दिन में, जब अवार्ड लेने के लिए दिल्ली जाऊंगी...तव...'

दोनों वहां राजपुरा उतर गए, और मैं दिल्ली आ गयी। दिल्ली में मैं अकेली थी, तकों को हाथ से परे करने वाली दलीप मेरे पास नहीं थी, इसलिए वे तर्क मेरे गिर्द घिर गए, और घवराकर मेरा जी किया—दलीप को फिर एक वार वे सब तर्क दं।

रसीदी टिकट: ११३

एक फ़ोन नम्बर मेरे पास था, दलीप के पड़ोसियों का। रहा न गया, रात को वह नम्बर मिलाया, दलीप को फ़ोन पर बुलाया और कहा—'एक बार फिर सोच लो, दलीप ! उस दूसरे को...'

लगा—मेरी आवाज उसके कानों को छूकर इधर मेरे पास ही लौट रही थी, भले ही उसने तब कहा था—'अच्छा, सोचूंगी…।' पर जान लिया, उसने जो सोच लिया है, उससे अलग अब वह कुछ नहीं सोचेगी।

अपने आपको तर्क दिया—'उस दूसरे को मैं कुछ जानती हूं, शायद इसीलिए मैं इस तरह सोच रही हूं—यह जानना ही शायद वह पासंग है जो उस पलड़े को भारी कर रहा है…।'

सो, मान लिया--जो दलीप चाहती है, वही ठीक है।

३० मार्च को दलीप को अवार्ड मिलना था, वही अवार्ड उसके विवाह की सौगात वन गया। संध्या का समय पूजा और हवन की सामग्री से महका हुआ था। कन्यादान के लिए इमरोज ने हाथ आगे किया, और भाई की जगह मेरे वेटे ने खड़े होकर दलीप का पल्ला थमाया।

दलीप को वह घटना याद थी—मेरें वेटे के विवाह वाली, जब उसकी गुजराती दुल्हन के कन्यादान के समय, उस खाली जगह को भी इमरोज ने भरा था। आज जब दलीप की जिन्दगी की खाली जगह पर भी इमरोज खड़ा हो गया तो दलीप ने उसे 'अजन्मी वेटियों का वावुल' कहकर मेरे रिश्ते से नहीं, सीघे अपने रिश्ते से उससे संबंध जोड़ लिया।

तीन दिन वाद दलीप को उसके पित के साथ भेजते समय मन इस तरह भर आया जैसे सगी मां के या सगी वहन के मन में कुछ घिर आता है। और उस घड़ी मैंने पहली वार 'उसे' एक तगड़े मर्द के रूप में देखा, जव उसने कहा—'अब आप लोग कोई चिन्ता न करें'—सचमुच, उस घड़ी लगता था कि वह दलीप से अधिक आयु का हो गया है।

यह मन की आयु किस हिसाव से घटती-बढ़ती है—पकड़ में नहीं आता। इमरोज भी कई वार मेरे वावन वर्षों के दो को पांच के इघर करके उसे पचीस वना लिया करता था, और अपने छियालीस वर्षों के चार और छ: को इघर से उघर करके चौंसठ वर्ष का हो जाया करता था…।

दलीप का रूप भी उस दिन ऐसा ही था—मानी वह अपनी आयु के सैतीस-अड़तीस वर्ष माइयें पड़ी रही हो, और अब लाल-हरे वस्त्र पहनकर उसे लोकगीतों की गोरी के समान रूप चढ़ा हो…।

पंजाब में विवाह की एक रस्म जिसमें विवाह से लगभग पन्द्रह दिन पूर्व लड़की अच्छा कपड़ा नहीं पहनती और न तेल-उवटन लगाती है।

फिर अजीव दिन आए। मेरे लिए एक ही नदी में जैसे एक किनारे 'ठंडा-ठार' पानी वहता हो, और दूसरें किनारे पर गर्म जवलता हुआ। वह, जिसे दलीप ने अपने साथ के लिए नहीं चुना था—मैंने जसकी दीवानगी का आलम भी देखा उसकी वे किवताएं सुनी जिन्हें केवल मन में जलती हुई आग ही लिखवा सकती है।

उसने अपनी मुहव्वत की तक दीर को स्वीकार कर लिया था, पर वह मन की भीतरी तहों तक वीतराग हो गया था। कभी किसी दिन मुक्ते उसका पत्न आ जाता, जिसमें मरने की कामना से भरी हुई एकाध पंक्ति होती, और कुछ नहीं।

मैं उसकी उदासी के कारण उदास थी, पर दलीप को खुश देखना चाहती थी, इसलिए कभी उसकी बात दलीप को नहीं सुनाई। दलीप को खुश देखना उसकी भी लगन थी, और उसने दलीप के रास्ते से गुजरना भी छोड़ दिया— यद्यपि अपने जीवन की सभी राहों पर उसे केवल दलीप ही दिखायी देती थी।

जानती हूं—दलीप के मन में वह नहीं था, जो कुछ था, उसके अपने ही खयालों का जादू था। पर जादू जादू होता है, जब उसके कलम में उतरता, कविता वन जाता।

मेरे पास उसका एक पत्र अभी तक संभालकर रखा हुआ है— जब से दिल्ली से आया हूं, आपको कुछ नहीं लिखा। जब भी लिखने को जी करता है, मेरी रुलाई निकल जाती है। न जाने क्यों हर समय शराव पीने को जी करता रहता है। ''आपका उपन्यास 'दिल्ली की गिलयां' क्या वहां समाप्त नहीं हो सकता था, जहां कई वर्षों वाद जब सुनील कामिनी के दफ्तर मिलने के लिए आता है, चार बजे, और पांच बजे फिर आने के लिए कह जाता है और इस दौरान कामिनी नासिर को फ़ोन करके यह सब-कुछ बता देती है, और नासिर कहता है कि तुम्हें जरूर उसके साथ जाना चाहिए ''जो भी नासिर है, वह यही कहता ''नासिर ने सदा यही कहा है, यही कहेगा ''और नासिर कभी कामिनी का नहीं हो सकेगा '' पर आपने कहानी में नासिर से क्यों कामिनी का दरवाजा खटकवाया ? क्यों ? नासिर को कभी यह नसीव नहीं हुआ। उसकी नियति है कि उसे हर राह पर चलना है, हर रंग में जीना है ''मैं आजकल न पटियाला हूं, न चंडीगढ़, न लुिघयाना, न गांव। हां, इन शहरों को मिलाने वाली सड़कों पर सफ़र कर रहा हूं, भटक रहा हूं ''पर यह कहना शायद इस तरह लगेगा जैसे मैं तरस का पात बन गया होऊं ''आपका अपना, जिसका आज कोई एड्रेस नहीं है '''।'

मैंने यह पत्र दलीप को कभी नहीं सुनाया, पर सुना—उसके घर का पता भी उससे खोया जा रहा है।

दलीप के नहीं, उसकी मां के वोल कानों में पड़े — 'सब पिछले जन्मों के हिसाव-किताब होते हैं, बेटी।'

रसीदी टिकट: ११५

दलीप से जब भी पत्र लिखकर पूछा तो वह हर वार जवाब को टाल देती, और कुछ इस तरह की बात लिख देती—'आप मेरी चिन्ता न किया करें… सांस और शिवत खत्म होती महसूस होती है, बुखार आता रहा था…पर आप चिन्ता मत करना…मीत के निकट आने का एहसास भी अजीब होता है। फिर बुखार चढ़ने लगा है…मेरी चिन्ता मत कीजिएगा…।'

यह 'चिन्ता न कीजिए' मानो उसका तिकया-कलाम वन गया था। हर पत्र में यही वाक्य। पगली ने इतना न सोचा कि वह जब वार-वार कहेगी—'चिन्ता न कीजिए' तो उसमें से कितनी चिन्ता छनेगी?

केवल एक पत्न में उसने लिखा—'आपने कभी एक कविता लिखी थी—'फूलों का था इक काफ़िला, मरुस्थल से गुजरा था। आज मेरा जी चाहता है एक उपन्यास लिखं जिसका आरम्भ भी इसी से हो, और अन्त भी…'

यह पत्न बहुत कुछ कह गया, वन्द होंठों से भी। और वाद में तो उसके पत्नों की पंक्तियां और भी कम होती गयीं, और पत्नों का अन्तराल वढ़ता गया…

एक वार फिर उसका एक गूंगा-सा पत्न आया—आज 'अजन्मी वेटियों का वाबुल' याद आ गया तो पत्न लिखने वैठ गयी। आपने कहा था न कि अपने दोस्तों पर विश्वास न छोड़ना ...

और लम्बे अरसे के बाद जब एक बार दलीप मिली तो पूछा—दलीप ! तुम्हारी प्रकाशित हो रही पुस्तक का समर्पण है—'इतिहास केवल इतिहास की पुस्तकों में नहीं होता। पुस्तकों में लिखे जाने से बहुत समय पहले इतिहास लोगों के शरीरों पर लिखा जाता है। और यह पुस्तक समर्पित है उन लोगों को जो इतिहास को अपने शरीरों पर लिखा जाना भोलते हैं।' सो, एक तरह से यह पुस्तक तुमने अपने आपको समर्पित की है।

वह कहने लगी—आप कहती हैं तो ठीक ही कहती होंगी।

कहा—फिर उस इतिहास की बात करो जिसका शरीर पर लिखा जाना तुमने भेल लिया है।

उसने आवाज़ दवा ली, बोली-सव वातें शब्दों में नहीं कही जातीं।

पूछा—कभी मैंने लिखकर तुम्हारी वातें की थीं और उन वातों का नाम रखा था 'फ्री जोन में एक रात' पर आज की बातें अगर लिखूं तो उनका क्या नाम रखूं ?

कहने लगी--फ़ी जोन के जलटे शब्द क्या होते हैं ? जो होते हों, वही रख दीजिए।

आंखों में पानी-सा भर आया, कहा—नहीं, फी जोन नहीं · · ·

सोचती हूं — यह भी शायद जिन्दगी का एक मोड़ है • • हो सकता है मोड़ वदलकर जिन्दगी उसे फिर उस हंसते हुए रास्ते पर डाल दे जो उसने १९७२

के शुरू में ढूंढा था…

पर दोस्तों को क़दम-क़दम उदासी के रास्ते पर चलते हुए देखना बहुत कठिन अनुभव है…

# एक सिजदा

१६७३ का अगस्त, अठारह तारीख। अशोका होटल से फ़ोन आया—'में पाकिस्तान से सुलह की बातचीत करने के लिए जो डेलीगेशन आया है उसका एक मेम्बर बोल रहा हं…'

खाना खा रही थीं, हाथ का ग्रास हाथ में रह गया। मन के अन्तर्तम में एक तृष्ति का आभास हुआ। घड़ी की ओर देखा—आधा घंटे में वह फ़ोन वाला भला आदमी मुभे सज्जाद का खत और उसकी भेजी हुई एक किताब देने आ रहा था…

आधा घंटे वाद आने वाले को लैंपशेड पर पेंट किया हुआ फ़ैंज का शेर दिखाया और लाइनेरी की अलमारियों पर पेंट किया हुआ क़ासमी का शेर दिखलाया। कहा—'इस वार सुनह की वातचीत को पूरा करके जाना, उन देशों में आपस में काहे की दुश्मनी जिनके शेर एक-दूसरे के घरों की दीवारों पर बैठे हुए हैं…'

प्यारा-सा जवाव मिला—'इन्शा-अल्लाह ज़रूर सुलह होगी।'

और उस भले दूत के जाने के वाद खत खोला, अक्षरों का जादू देखा जो काली स्याही में नहाकर, लगता था, सुनहरी हो गए हैं—'ऐमी! तुम्हें खत भेजने का मौका गंवाया नहीं जा सकता जब भी कोई मेहरवान सरहद को चीरने लगता है। मेरा पिछला खत तुम्हें रोम से पोस्ट हुआ था—वह एक उस दोस्त ने किया था जो हमारे पहले प्रेसिडेंट के साथ वहां गया था। मुझे उम्मीद है मिल गया होगा। इस वार एक ऐसा संजोग वना है कि यह खत शायद तुम्हें दस्ती पहुंचाया जा सके। इसे लेकर आनेवाला मेरा एक प्यारा दोस्त है—वह शायद तुम से मिलना भी मुमिकन कर ले। मैं तुम्हें देखना चाहता हूं—इतना, कि चाहे एक एतवारी दोस्त की आंखों से ही देखूं। मैंने उससे कहा है—फ़ोन करे, पूछे कि मुलाक़ात मुमिकन हो सकती है ? अगर हो जाए, तो वह जब वापस आएगा, मैं उससे कितनी देर तक कितने ही सवाल पूछता रहूंगा—वह कैसी लगती है ? वह कैसे कपड़े पहने हुए थी ? क्या वह हंसी थी ? मेरे वारे में उसने क्या कहा था ? वह अभी भी उसी तरह से है ?—एक सो सवाल।वह खुशनसीव हैं—मैं एक

रसीदी टिकट : ११७

उड़ते हुए पल की मुलाक़ात के लिए तरसा हुआ हूं...

खलील जिन्नान ने जब कहा था—'जिन्दगी का मकसद जिन्दगी के भेदों तक पहुंचना है—और दीवानगी इसका एकमात्र रास्ता है।' मैं सोचने लगी—तब मेरे सज्जाद का नाम खलील जिन्नान था...

मुझे अपनी दीवानगी पर गर्व है—पर आज वह भी सज्जाद की दीवानगी के सामने सिजदे में झुकी हुई है।

## ईश्वर-जैसा भरोसा

जिन्दगी में वहुत से ऐसे दिन आये हैं जब हाथ में थामे हुए कलम को गले से लगा-कर रोयी हं—

'ईश्वर-जैसा भरोसा तेरा' न जाने कब और कौन किसी का यह वन जाता है···

यह कलम मेरे लिए सदा हाजिर-नाजिरखुदा के समान रहा है — इसे आंखों से देख सकती हूं, हाथों से छू सकती हूं, और एक सूने काग़ज़ की तरह इसके गले लग सकती हूं...

इसका और अपना रिश्ता कुछ 'अक्षर' कविता में डाल सकी थी '---

फेर ओहियो हवा, जिहने झोली' च खिडाया ते जिहने मेरी मां दी मां दी मां नू जाया कितों दौड़ के आयी— ते हत्यां दे विच्च कुज्झ अक्खर ले आयी 'एह निक्कियां कालियां लीकां ना जाणी एह लीकां दे गुच्छे तेरी अगा दे हाणी…' ते ऐस तर्हां कहन्दी ओह लंघ गई अगो 'तेरी अगा दी उमरा ऐनां अक्खरां नूं लगो!'

१. फिर वही हवा जिसने गोदी में खिलाया और जिसने मेरी मां की मां की मां को जाया कहीं से दौड़कर आयी— और हाथों में कुछ अक्षर ले आयी -'इन्हें नन्हीं काली लकीरें न समझना

आधी ज्ञताव्दी के इस अरसे में कुछ और शीक़ भी लग गए थे — सबसे पहले फ़ोटोग्राफ़ी का था। पिताजी ने घर में डार्क-रूम बनाया हुआ था, इसलिए फ़िल्म धोते और नेगेटिव से पाजिटिव बनाते समय—खाली क़ागजों पर उभरते-चमकते चेहरे-एक संसार रचने के समान लगते थे। कुछ अरसे तक इस शौक़ ने मन को पकड़े रखा। फिर डांसिंग ने मन और ध्यान खींच लिया। लाहौर में तारा चौधरी से कोई छह-आठ महीने सीखा, पर जब तारा ने स्टेज पर अपने साथ काम करने का बुलावा दिया तो घर से इजाजत नहीं मिली। शौक मुरझा गया। यह सूखे पत्तों की तरह जमीन पर गिरा तो एक नये वीज के रूप में अंकुरित हुआ-सितार वजाने का शौक । हिन्दुस्तान के विभाजन के समय तक यह शौक बहुत खिले हुए रूप में था। लाहीर रेडियो स्टेशन से कई वार सितारवजाया—मास्टर राम रखा, सिराज अहमद और फीना सितारिया मेरे उस्ताद रहे थे। इसके साथ-साथ टैनिस खेलने की भी ललक थी। लाहीर के लारेन्स गार्डन में पीछे की तरफ के लॉन पर रोज जाकर टैनिस सीखती थी। परदेश का विभाजन होते ही ये सव शौक़ मेरे लिए अजनवी हो गये। इनके लिए जैसी फ़ुरसत और जैसी सहूलियतों की आवश्यकता थी, उनके लिए जीवन में कोई स्थान नहीं रह गया, इसलिए ये शीक़ वेगाने हो गये।

सामने—गमे रोजगार था। अचानक एम. एस. रंधावा से १६४ में मुलाक़ात हुई तो उन्होंने दिल्ली रेडियो स्टेशन के डाइरेक्टर को पत्र लिखकर मुक्ते नौकरी दिलवा दी। वारह वरस यह नौकरी की।

इस नौकरी के पहले कुछ वर्षों में कांट्रैक्ट रोज़ाना के हिसाव से था, पांच रुपये रोज़ के हिसाव। जिस दिन वीमार हो जाऊं या छुट्टों ले लूं, उस दिन के पांच रुपये काट लिये जाते थे। इसलिए वीमार होने का भी शरीर को अधिकार नहीं दे सकती थी। कभी-कभी बुख़ार और ज़ुकाम से आवाज रुक जाती तो मुश्किल आ पड़ती थी। आज याद आ रहा है—मेरे सेक्शन का मेरा एक कोलीग कुमार हुआ करता था। ऐसे में वह मेरे स्थान पर अनाउन्स कर दिया करता था—लम्बी अनाउन्समेंट वह कर देता था, वहुत छोटी मुझसे करवा देता था तािक उस दिन की रिपोर्ट में ग़लत भी कुछ न लिखना पड़े और उस दिन के पांच रुपये भी मुफ्ते मिल जाएं।

देखा--जिन्दगी के हर उतार-चढ़ाव के समय जो मेरे साथ रही थी वह मेरी लेखनी थी। चाहे कोई घटना मुझ अकेली पर घटती, चाहे देश के विमाजन

ये लकीरों के गुच्छे तेरी आग के साथी ... और इस तरह कहते-कहते वह वढ़ गयी आगे— 'तेरी आग की उम्र इन अक्षरों को लग जाए।'

जैसा कोई कांड लाखों लोगों के साथ हो जाता, यह लेखनी मेरे अंगों के समान मेरा एक अंग वनकर रहती थी। सो, केवल यहीं जिन्दगी का फ़ैसला था। अन्य सब शीक़ जैसे खाद वनकर इसके रगो-रेशे में समा गए।

न जाने जिन्दगी में कौन-सी सुगन्ध के लिए क्या-क्या खाद बन जाता है '' साहिर और सज्जाद की दोस्ती भी, लगता है, इमरोज़ की दोस्ती के खिले हुए फूल में कहीं शामिल है, भले ही खाद बनकर उसे उर्वर बनाने के रूप में।

इघर दो-तीन वरस हुए साहिर से मुलाकात हुई तो उसका तकाजा ऐसा खूवसूरत था, दो दिन उसके घर रही। वापस आकर दो किवताएं लिखीं: 'कई वरयां दे पिच्छों अचानक इक मुलाकात, ते दोहां दी जिंद इक नजम वांग कम्बी' …पर इस कांपती हुई खूबसूरती के बावजूद, वह हालत मैंने सिर्फ़ इमरोज के साथ देखी है जिसमें उसके यह कहने पर 'मैं १६६० का तुम्हारा क़ुसूरवार हूं, यह १६६० का वरस मेरा वचपन था, मेरा क़ुसूर था'—और चाहे मैंने उसके 'क़ुसूर की पीड़ा में से 'जनम जली' जैसी कई किवताएं लिखी थीं, पर आज सहज मन से यह कह सकती हूं—'तुम्हारे और मेरे क़ुसूर क्या अलग-अलग हैं ?'

यह 'क्षाज' है। न जाने कितने 'कल' इसकी खाद बने हैं ...

यह 'आज' मेरी उम्र-जितना लम्बा हो, यह चाह सकती हूं, पर अगर किसी दिन यह 'आनेवाला कल' न वनना चाहे तो भी लगता है, कह सकूंगी---'हमारे कुसूर अलग-अलग नहीं।'

इस 'आज' की कोई भी 'कल' न हो, तव भी इसके अर्थ कम नहीं होते।

इमरोज मुझसे साढे छह वरस छोटा है। मुझसे अव धूप और मेंह नहीं सहें जाते, पर उसे इनसे कोई फ़र्क़ नहीं पड़ता। कई वार हंसकर कहती हूं — ख़ुदा एक जवानी तो सबको देता है, पर मुफ्ते उसने दो दी हैं — मेरी खत्म हो गयी तो दूसरी उसने मुझे इमरोज की सूरत में दे दी। जिसके हिस्से में दो जवानियां आएं उसके 'आज' को 'कल' का क्या अरमान हो सकता है!

जव 'रोजी' कविता जिखी थी 'जोई कमाणा सोई खाणा, ना कोई किणका कल दा वचया, ना कोई भोरा भलक वास्ते' तव उस 'आज' की आंखों में पीड़ा के लाल डोरे थे। इस तकदीर को स्वीकार किया था, पर दांतों तले होंठ दवाकर…

अाज यह तक़दीर मन की सहज अवस्था है ...

अव-जिस घड़ी भी सब कुछ से विदा होना पड़े तो सहज मन से विदा हो

कई वरसों के वाद अचानक एक मुलाकात, और दोनों एक नज़्म की तरह कांप गए…

२. जो कमाना वही खाना, न कोई टुकड़ा कल का बचा, न तिल मात्र कल के लिए...

सकती हूं। केवल चाहती हूं—जिनका मेरे होने, मेरे जीने से कोई वास्ता नहीं था, उनका मेरी मीत से भी कोई वास्ता नहों। ऐसे अवसरों पर प्रायः वे लोग इदं-गिदं आकर खड़े हो जाते हैं, जो कभी पल का भी साथ नहीं होते, केवल भीड़ होते हैं। भीड़ का मेरी जिन्दगी से भी वास्ता नहीं था। चाहती हूं, इसका मेरी मौत से भी वास्ता न हो। राह-रस्म कभी भी मेरी कुछ नहीं लगती थीं। वे लोग किसी 'भोग' या शोक-सभा के रूप में तव भी कुछ झूठ-सच वोलने का कष्ट न करें।

पंजावी का कोई अखवार-रिसाला ऐसा नहीं था जिसे खोलते हुए मुझे यह मालूम नहीं होता था कि इसमें किसने क्या मेरे विरुद्ध उगला होगा (कई जो मुझ से पहले इमरोज के हाथ आ जाते थे वह उन्हें मुझसे छिपाकर फाड़ देता था। इसका कुछ वर्णन मेरे उपन्यास 'दिल्ली की गलियां' में आया था। उसमें इमरोज 'नासिर' के रूप में था) —और मेरी मौत के वाद उन्हीं अखवारों के 'शोक' एक वहुत वड़ा भूठ होंगे। और मैं समझती हूं —िकसी भी लाश के पास अगर कोई फूल-पत्ता नहीं रख सकता तो उसे झूठ जैसी वस्तु रखने का भी कोई अधिकार नहीं है। इमरोज ने यथाशिक्त मुझे जीती को भी इन झूठों से वचाया था, उससे ही कह सकती हूं —िक वह किसी झूठ को मेरी लाश के पास न फटकने दे…

मेरी मिट्टी को सिर्फ़ मेरे वच्चों के, और इमरोज़ के हाथ काफ़ी हैं। · · · सिर्फ़ काफ़ी नहीं, ग़नीमत है।

मरी हुई मिट्टी के पास, किसी जमाने में, लोग पानी के घड़े या सोने-चांदी की वस्तुएं रखा करते थे। ऐसी किसी आवश्यकता में मेरी कोई आस्था नहीं है—पर हर चीज के पीछे आस्था का होना आवश्यक नहीं होता—चाहती हूं इमरोज मेरी मिट्टी के पास मेरा कलम रख दे।

एरिक हॉफ़र के शब्दों में मनुष्य खुदा की एक अधूरी रचना है और उसका प्रत्येक संघर्ष खुदा के अधूरे छोड़े काम को पूरा करने का प्रयत्न होता है। कभी अपने 'यात्री उपन्यास के संबंध में कुछ पंक्तियां लिखते हुए मैंने लिखा था— 'यह अपने से आगे अपने तक पहुंचने की यात्रा है। 'आज एरिक हॉफ़र को पढ़ते हुए लगा—यह अपने से आगे अपने तक पहुंचने का प्रयत्न कदाचित् अधूरे-स्वंय को कुछ न कुछ पूर्ण करने का ही प्रयत्न है … इसीलिए जो लेखनी इस सम्पूर्ण रास्ते में मेरे साथ रही, चाहती हूं—मांस के मिट्टी हो जाने की सीमा तक मेरे साथ रहे!

रसीदी टिकट: १२१

## छोटा सच : बड़ा सच

रोज सबेरे पेड़-पौधों को पानी देना मेरे सबसे प्यारे कामों में शुमार है। रोज सबेरे जितनी देर पानी देती हूं, इमरोज हाथ में सबेरे का अखबार लिये साथ साथ मुझे खबरें सुनाता है। पहले अगले आंगन में, फिर पिछले और फिर बीच के आंगन में। एक दिन पेड़ों के इर्द-गिर्द लगाया हुआ मनी-प्लांट इमरोज की दिखाया, और कहा—'देखो, यह मनी-प्लांट कैंसा वेलों की तरह वढ़ गया है' तो उसने उत्तर दिया—'तुमने तो पानी दे-देकर वारिस शाह की वेल को भी बढ़ा दिया है, यह तो सिर्फ़ मनी-प्लांट है।'

कभी-कभी खुशी और उदासी एक साथ आ जाती हैं, कहा—'वारिस शाह की वेल को दिल का पानी दिया था, दिल का भी, आंसुओं का भी…पर याद है तुम्हें वह समय जब तुमसे पहली वार मिली थी तो यह खबर चारों तरफ़ फैल गई थी। तभी जब जालंधर में किसी समागम के प्रधान पद के लिए मेरा नाम प्रस्तावित हुआ तो कम्यूनिस्ट पार्टी के एक नेता ने कहा था—नहीं, हम उसे नहीं बुलाएंगे, उसकी बदनामी के कारण हमारी सभा वदनाम हो जाएगी।'

उसी शाम को दिल्ली के खालसा कॉलेज ने मुफे रिसेप्शन दिया था—दिल्ली यूनिवर्सिटी से डी॰ लिट्॰ की डिग्री मिलने के सिलसिले में। मन में वही सवेरे का माहील था, उनका शुक्रिया अदा करके कहा—'लेखक हर हाल में लेखक है, मौसम चाहे शोहरत का हो, चाहे गुमनामी का चाहे वदनामी का…'

अव—समय वीत जाने पर, शोहरत को, गुमनामी को और वदनामी को जिन्दगी के मौसम कह सकती हूं। तसल्ली भी है कि सव मौसम देखे हैं। पर पहले—कई वरस पहले—इन मौसमों से गुजरना वहुत कठिन लगता था।

जिन्दगी, इमरोज के साथ में, कोई समतल वस्तु नहीं है, यह अति की ऊंचाइयों और निचाइयों से भरी हुई है। इसमें दो व्यक्तित्व मिलते हैं और टकराते हैं—निदयों के पानियों की भांति मिलते हैं, और दो चट्टानों की भांति टकराते हैं। पर चौदह वरस (राम-वनवास जितने वरस) के अनुभव के वाद कह सकती हूं कि इस राह की निचाइयां छोटा सच है और इस राह की ऊंचाइयां वड़ा सच है।

इमरोज का व्यक्तित्व दिया के प्रवाह के समान है। जैसे दिया एक सीमा स्वीकार करता है, पर नहर जैसी पक्की बंधी हुई सीमा नहीं, चाहे तो अपने प्रवाह का रुख भी बदल सकता है। इमरोज के लिए कोई रिश्ता केवल तब तक रिश्ता है जब तक वह बंधन नहीं है। रिश्ते अकसर अपने स्वाभाविक स्वतन्त्र रूप में नहीं होते—कभी उनकी नकेल कानून के हाथ में होती है, तो कभी सामाजिक कर्तव्य के, पर इमरोज के शब्दों में —'अगर राह अपनी है तो राहदारी की क्या जरूरत

है ?'—हर क़ानून 'राहदारी' होता है। इमरोज को यह राहदारी अपनी राह

मुझ पर उसकी पहली मुलाक़ात का असर—मेरे शरीर के ताप के रूप में हुआ था। मन में कुछ घिर आया, और तेज बुखार चढ़ गया। उस दिन—उस शाम उसने पहली वार अपने हाथ से मेरा माथा छूआ था—'बहुत बुखार है?' इन शब्दों के बाद उसके मुंह से केवल एक ही वाक्य निकला था—'आज एक दिन में मैं कई साल बड़ा हो गया हूं।'

इमरोज मुझसे साढ़े छह वरस छोटा है। पर उस दिन—उस पहला मुलाक़ात के दिन—वह जब अचानक कई वरस वड़ा हो गया तो इतना वड़ा हो गया कि अपने और मेरे अकेलेपन को नापकर वह अकसर कहने लगा—'नहीं, और कोई नहीं, और कोई भी नहीं, तुम मेरी बेटी हो, मैं तुम्हारा पुत्र हूं।'

और जहां तक उसी दोस्ती की राह में आने वाली निचाइयों का प्रश्न है—
उनके कारण बहुत ही छोटे होते हैं, पर उनसे पैदा होने वाला उसका गुस्सा और
मेरी उदासी—कोई तीन घंटे के लिए बहुत गहरे हो जाते हैं—इतने गहरे कि
अकेलापन 'आखिरी सच' लगने लगता है। ये कारण होते हैं—इाइंग-रूम की
एक गद्दी उलटी क्यों पड़ी हुई है? सिगरेट का खाली पैकिट दीवान पर
क्यों गिरा हुआ है? गोंद की शीशी जिस मेज पर से उठाई थी, उस पर न रखर उसे दूसरे कमरे की मेज पर क्यों रख दिया? अगर कार वाहर निकाली थी
तो गैरेज का शटर क्यों नहीं वन्द किया?—और नौबत यह आ जाती है—हाथ
का ग्रास हाथ में और सामने प्लेट में पड़ी हुई रोटी प्लेट में रह जाती है। घड़ी की
सुई एक ही जगह पर अटक जाती है। एक खामोशी छा जाती है—जिसमें केवल
एक खटका, बहुत जोर से, एक बार सुनाई देता है—और उसके कमरे का दरवाजा
एक ठहाके से वन्द हो जाता है।

लगभग तीन घंटे इस तरह बीत जाते हैं जैसे समय का ऊपर का सांस ऊपर, नीचे का सांस नीचे रह गया हो। फिर इमरोज के एक हसीनतर फिक़रे से यह खामोशी टूटती है—'मैं तुम्हारा शीशासन, तुम मेरा प्राणायाम!'

इसीलिए इन सब निचाइयों को छोटा सच कह सकती हूं और इमरोज के अस्तित्व को वड़ा सच।

हिन्दी किव कैलाश वाजपेयी को ज्योतिष का गहरा ज्ञान है। एक दिन कैलाश ने कहा—'अमृता! तुम्हारे जन्म के समय चन्द्रमा तुम्हारे भाग्य के घर में वैठा हुआ था।' मैं हंस रही थी—'पर वह तो ढाई घड़ी वैठकर चला गया होगा…' कि पास से ही हंसकर इमरोज ने कहा—'वह कोई इमरोज थोड़े ही था जो फिर और कहीं न जाता, वह सिर्फ़ चन्द्रमा था, आया, वैठा और फिर उठकर टहल दिया…चन्द्रमा को तो घर-घर जाना होता है न…'

याद आ रहा है—एक दिन वीमारी की हालत में मैंने इमरोज से कहा— 'में इस दुनिया से चली गयी तो तुम अकेले मत रहना, दुनिया का हुस्न भी देखना और जवानी भी।' तो इमरोज ने वल खाकर कहा— मैं पारसी नहीं हूं जिसकी लाश को गिद्धों के हवाले कर दिया जाता है। तुम मेरे साथ और दस वरस जीने का इकरार करो—मेरी एक हसरत अभी वाकी है, मैं एक अच्छी फ़िल्म वना लूं, वस वह वनाकर फिर एक साथ दुनिया से जाएंगे।'

ये गव्द जिस घड़ी कहे गए, उस घड़ी इससे वड़ा सच और कोई नहीं था। इसीलिए कहती हूं — जिन्दगी की सारी कठिनाइयां छोटा सच हैं, और इमरोज का साथ वड़ा सच।

यह वड़ा सच—हंसी-मज़ाक की रो में भी कभी छोटा नहीं हुआ। एक वार मुक्ते और इमरोज को चाय पीने की इच्छा हुई। इमरोज ने कहा—'अच्छा, तुम गैस पर चाय का पानी रखो, आज मैं चाय बनाऊंगा।' मैं विस्तर में बैठी हुई थी, उठने को जी नहीं कर रहा था, कहा 'मेरे तो अब थोड़े से दिन रहते हैं जीने के, पर जितने भी वाक़ी रहते हैं, अब मैं इस तरह जीना चाहती हूं, मानो ईश्वर के विवाह में आयी हुई होऊं।' इमरोज कोई मिनट भर के लिए चुप रहा, फिर कहने लगा—'पर मैं भी तो ईश्वर के व्याह में आया हुआ हूं!' मुक्ते हंसी आ गयी—'हां-हां, पर तुम लड़की वाले की तरफ से हो, मैं लड़के वाले की तरफ से।' उस दिन से रोज एक मज़ाक-सा चल गया कि वातों-वातों में इमरोज कह देता—'अच्छा जी! यह काम भी हम ही करे देते हैं, हम लड़की वाले की तरफ से जो हुए—आप बैठे रहें, लड़के वालो!'

सच-इमरोज की दोस्ती में जैसे मैंने सचमुच ईश्वर का विवाह देखा हो… विवाहों पर होने वाले विरादरी वालों के झगड़े भी देखे हैं, और विवाह भी…

रसोइया कभी मेरे लिए जरूरी होता था, इतना कि अगर उसे वुखार चढ़ता हुआ मालूम हो तो घवराकर सोचती थी — हाय ईश्वर, मुझे वुखार चढ़ जाए पर रसोइये को न चढ़े, नहीं तो रोटी मुभे वनानी पड़ेगी…पर पिछले सोलह-सतरह वरसों से रसोइया मेरे लिए जरूरी नहीं रहा। (अपने हाथ से रोटी पकाने की आदत मुझे अन्दरेटे जाकर पड़ी थी। मैं और इमरोज कांगड़ा वैली प्रसिद्ध चित्रकार सोभासिहजी से मिलने गए थे, पर हमारे खाने का सारा झंझट जव सोभासिहजी की पत्नी पर पड़ गया तो अच्छा नहीं लगा। मैंने कोशिश की तो मुझसे लकड़ियों की आग नहीं जलायी गयी। पर जब इमरोज़ ने फूंकें मारकर आग जलाने का जिम्मा ले लिया, तो मैंने रोटी वनाने का जिम्मा ले लिया। और फिर वापस आने पर नौकर एक दखल-अन्दाज़ी मालूम होने लगा।) सो, पिछले सोलह-सतरह वरसों से रोटी अपने हाथ से बनाती हूं। कमरों और वरतनों की सफ़ाई-मंजाई के लिए 'पार्ट टाइम' प्रवन्ध है। इससे ज्यादा मुभे

किसी नौकर की आवश्यकता नहीं पड़ती। पर अगर यह 'पार्ट टाइम' वाला कभी वीमार हो या छुट्टी पर हो तो वरतन भी खुद साफ़ कर लेती हूं। ऐसे समय में मैं वरतन मांजती हूं और इमरोज पास खड़े होकर मुक्ते गर्म पानी दिए जाता है, मैं वरतन धोए जाती हूं। और जब कभी वह स्टूडियो में पेंट कर रहा होता है, मैं उसे उठने नहीं देती, खुद ही वरतनों का काम खत्म करके आवाज दे देती हूं — 'लो, लड़की वालो ! आज तो लड़के वालों ने वरतन भी मांज दिए हूं।'— और फिर जैसे यह मजाक हमारी जिन्दगी का एक हिस्सा वन गया है, उसी तरह एक उत्साह भी हमने अपने लिए सुरक्षित रखा हुआ है। इमरोज का व्यवसाय बहुत मंहगा है, रंग भी। कभी उसके पास नया कैनवस खरीदने के लिए पैसे न हों तो कहती हूं— 'तुम्हारी पहली पेंटिंग मैंने खरीद ली, यह लो पैसे— तुम नया कैनवस खरीद लो और पेंट कर लो।' और जब कभी मुक्ते अपनी कितावों से पैसे न मिल रहे हों और मैं उदास होऊं तो वह कहता है— 'चलो! आज मैंने तुम्हारी अमुक कहानी पर फ़िल्म बनाने का अधिकार खरीद लिया, यह लो साइनिंग एमाउन्ट, और इसका फ़िल्मी अधिकार मुझे वेच दो।'

जानती हूं, पैसे उसके पास हों या मेरे पास, रहते उतने के उतने ही हैं—पर हम मौका आने पर उस दिन का उत्साह अवश्य कमा लेते हैं, और इस तरह हर कठिन दिन को आसान बना लेते हैं। और यह सब कुछ इतना बड़ा सच बन जाता है कि पैसों की कमी छोटा सच हो जाती है।

मैं केवल मन में नहीं, ट्रंकों-अलमारियों में भी कई छोटी-छोटी चीजें संभाल-कर रख लेती हूं। किसी के जन्मदिन पर कोई सौग़ात देनी हो, मेरे ट्रंकों और अलमारियों में से कुछ न कुछ जरूर निकल आता है। अचानक कुछ खरीदना पड़ जाए, बैंक के किसी न किसी एकाउन्ट में से उसके लिए रक्तम भी मिल जाती है। वे-समय भूख लग आए तो फिज में से कुछ न कुछ खाने के लिए भी मिल जाता है। इमरोज इस बात पर वहुत हंसता है। एक बार हंसते हुए कहने लगा — 'तुमने मेरा भी कुछ हिस्सा कहीं बचाकर जरूर रखा होगा ताकि अगले जन्म में काम आए…'

अगले जन्म का पता नहीं, पर लगता है, पिछले जन्म का जरूर कुछ वचा-कर रखा हुआ था जिसे इस जन्म में मैं दुर्गम रेगिस्तान में पानी कें कटोरे के समान पी सकी हूं। और सोचती हूं—-ईश्वर करे उसकी वात भी ठीक हो जाए, और मैं उसे, कुछ, कहीं से, अपने अगले जन्म के लिए भी वचाकर रख सकूं…

## एक कविता की व्याख्या

५ सितम्बर, १६७३ की रात थी। साढ़े दस बजे थे। मैं काजानजाकिस की किताव 'रॉक गार्डन' पढ़ रही थी कि टेलीफ़ोन आया—एक यूनिवर्सिटी के वाइस चांसलर कह रहे थे— "सबेरे सीनेट की मीटिंग है, जिसमें तुम्हारी कहानी 'एक शहर की मौत' के खिलाफ़ रेजोल्यू शन पास होना है। मैं तुम्हारे पिताजी का दोस्त हुआ करता था, उनकी इज्जत करता था, इसलिए तुम्हें फ़ोन कर रहा हूं कि तुम्हारी कहानी 'एक शहर की मौत' के साथ तुम्हारे लेखन की मौत हो गयी है।"

मैंने यह मौत की खबर सुनी। वाइस चांसलर साहव सचमुच इस मौत का अफ़सोस कर रहे थे, इसलिए उनकी सहानुभूति के लिए धन्यवाद करके पूछा—- 'आपने यह कहानी पढ़ी है ?'

'नहीं। मैं लिटरेचर के बारें में ज्यादा नहीं जानता, मैं तो साइन्स का अादमी हं।'

'आपको लिटरेचर के बारे में मालूम नहीं, तब भी आपकी विद्वता पर भरोसा करके कहना चाहती हूं—आप खुद इस कहानी को एक वार जरूर पहें...'

'मेरे पास इसके सिन रिन्सस आए हैं, वे बहुत बुरे हैं।'

'सिनॉप्सिस, हो सकता है, ठीक न हों।'

'सिनॉप्सिस कैसे ग़लत हो सकते हैं ?'

'कोई प्रेजुडिस्ड मांइड लिखे तो वे ग़लत हो सकते हैं।'

'हां, यह ठीक है, पर…'

'जब कहानी मौजूद है तो उसे पढ़ने का कव्ट किया जा सकता हैं।'

'हमारा कोई आदमी, शायद रजिस्ट्रार, अगर दिल्ली आए तो उसे समय दे देना, उससे कहानी डिसकस कर लेना…'

'अगर आप खुद पढ़ना चाहें तो मुझे फ़ोन की जिएगा, मैं कहानी को आपसे डिसकस कर सकती हूं।'

'अच्छा, अगले हफ्ते फ़ोन करूंगा। आज मैंने वे-समय फ़ोन किया है। असल में में तुम्हारे पिताजी की इज्जत करता था, वह बहुत ऊंचे विचारों के थे, तुम्हारी इज्जत भी करना चाहता हूं।'

'पर वह मुभे पढ़े विना नहीं हो सकती।'

'तुम ऐसा लिखो कि हम तुम्हारी इज्जत करें।'

'फ़िक न कीजिए, जब तक मेरी नजरों में मेरी इज्जत है, मेरी इज्जत को ठेस नहीं पहुंचती...'

मेरी तरह मेरी इज्जत भी सारी उम्र किसी पर आश्रित नहीं रही। फ़ोन वन्द हो गया तो वह भी मेरी तरह हंस रही थी। चार क़दम पर खड़ा हुआ इमरोज फ़ोन की वातचीत सुन रहा था, जोर से हंस पड़ा, कहने लगा— 'रेजोल्यूशन कामों के निर्माण के लिए वने थे, इन लोगों ने रेजोल्यूशनों को किस काम में लगा दिया? ये ऐसे रेजोल्यूशन पास करेंगे तो रेजोल्यूशन शब्द की हतक करेंगे, तुम्हेंक्या?'

उन्हीं दिनों इस कहानी को सुरेश कोहली एक उस किताब के लिए अंग्रेजी में अनुवाद कर रहे थे जिसमें हिन्दुस्तान की कुछ चुनी हुई कहानियों का संग्रह छपना था। भारतीय ज्ञानपीठ की ओर से मेरे सिलेक्टिड वर्क्स छप रहे थे—उसमें भी यह कहानी चुनी गयी थी—और राजपाल एण्ड संस की ओर से मेरी कहानियों की 'पंजाब से बाहर के पात्र' जो किताब छप रहो थी, उसकी मुख्य कहानी यही थी। पर यह सब कुछ न भी होता तो भी मुझे मालूम था कि यह कहानी मेरी अच्छी कहानियों में से है—और इसके लिख सकने की मेरी तसल्ली को किसी यूनिविसटी का रेजोल्यूशन कम नहीं कर सकता।

उदासी यह नहीं थी—पर मन उदास था। 'उदासियों' का एक लम्बा सिलसिला था, जो जिस दिन हाथ में कलम लिया था, उसी दिन से मेरे साथ चलने लगा था—और फिर सदा मेरे साथ चलता रहा था।

फिर उन्हीं दिनों देवेन्द्र सत्यार्थी साहव का ,सदा की भांति मेरे संबंध में एक स्कैंडल्स लेख छपा। सत्यार्थी साहव जिन्दगी में कभी भी मेरे वहुत परिचित नहीं रहे, पर वह जब भी कभी मेरे वारे में लिखते रहे, न जाने मन के किस संकट में फंसकर लिखते रहे। खैर, पंजाबी में कई देवेन्द्र सत्यार्थी हैं, जिन्हें किसी की रूह की पाकीजगी से कोई वास्ता नहीं है। सो, इस लेख का असर भी था, केवल इस लेख का नहीं था, पर यह उपरामता के सिलसिले को चलाए रखने वाली एक छोटी-सी कड़ी जुरूर थी—सो, उपरामता और लम्बी हो गयी और 'उदासियों' के इस सिलसिले से तंग आकर मैंने एक किवता लिखी—'अलिवदा'।

किसी कविता की व्याख्या करने की आवश्यकता नहीं होती, पर सोचती हूं, यह कविता एक व्याख्या की मांग करती है, क्योंकि यह कविता इतनी इनडायरेक्ट है कि वाहर से केवल एक व्यक्ति से जुड़ी हुई प्रतीत होती है, पर इसके भीतर का चेहरा एक व्यक्ति का नहीं, पूरे पंजाव का चेहरा है।

पंजाव का चेहरा मेरे लिए महबूव का चेहरा है पर उस महबूव का जो ग़ैरों की महिक्ति में बैठा हो। खुदा! तेरी नजम जिन्नी तैनूं जमर देवे!
मैं ऐस नजम दा मिसरा नहीं,
जु होर मिसरेयां दे नाल चलदी रह्वां,
ते तैनूं इनक काफ़िये दी तर्हां मिलदी रह्वां।
मैं तेरी जिन्दगी चौं निकली हां—
चुपचाप—इस तर्हां—
ज्यों लफ्जां दे विच्चों अर्थ निकलदे।
ते वदनसीव अर्थां दा की—
ओहनां दा होणा वी ओहनां दे निकलण जिहा।
ते जीकण अज्ज इनक अर्थां निकलेया
कल नूं कोई नामुराद होर अर्थ निकलेगा
पर नजम इस जग ते सलामत रहवे
ते खुदा तेरी नजम जिन्नी तैनूं जमर देवे।

अपने अस्तित्व पर मुझे मान है—अगर पंजाव की धरती पंजाव की एक नजम है—तो मैं उस नजम के अथों के समान हूं। अर्थ निकाले जाते हैं—आज और अर्थ, कल को कुछ और अर्थ।

पंजाव में इस समय जैसी समझ और अदवी सियासत है, मैं सचमुच उसमें से, चुपचाप, उसके अर्थों की तरह, निकल जाना चाहती हूं। और कल, मुझे

१. खुदा तेरी नज्म जितनी तुफी उम्र दे!
मैं इम नज्म का मिसरा नहीं
जो और मिसरों के साथ चलती रहूं
और तुमसे एक काफिये की तरह मिलती रहूं।
मैं तुम्हारी जिन्दगी से निकली हूं
चुपचाप—इस तरह—
जैसे शब्दों से अर्थ निकलते हैं!
और वदनसीव अर्थों का क्या—
उनका होना भी उनके निकलने जैसा
और जिस तरह आज एक अर्थ निकला है
कल कोई नामुराद और अर्थ निकलेगा
पर नज्म इस जग पर सलामत रहे
और खुदा तेरी नज्म-जितनी तुफी उम्र दे।

मालूम है, मेरी तरह, उसके अर्थी के समान और साहित्यिक भी उसमें से निकलेंगे, निकाले जाएंगे।

नज़्म जैसी धरती सलामत रहे, पंजाब सलामत रहे, मेरी तमन्ना सिफ़ं चुपचाप उसमें से निकल जाने की है, इसीलिए यह 'अलविदा' नज़्म लिखी है।

### ककन्सी नस्ल

इतिहास वताता है—फ़ीनिक्स (ककनूस) से अपने आपको पहचानने वाली नस्ल ने अपना नाम फिनीशियन रखा था। ककनूस वार-वार अपनी राख में से जन्म लेता है—मनुष्यों की जिस नस्ल ने हर विनाश में से गुज़र सकने की अपनी शक्ति को पहचाना, अपना नाम जल मरनेवाले और अपनी राख में से फिर पैंदा हो उठने वाले ककनूस से जोड़ लिया।

यह फ़ीनिक्स सूरज की पूजा से संबंधित है, सूरज जो रोज डूबता है और रोज चढ़ता है। और ये फ़िनीशियन्ज, जिनका उद्गम-स्थान आज तक इतिहास को ज्ञात नहीं—यद्यपि इनके संबंध समर और हिन्दुस्तान से पाए जाते हैं—सदा सूरज की पूजा करते थे। 'ओन' सूरज का एक नाम था, इसीलिए फ़िनीशियन्ज ने जब यूरोप में नई धरती की खोज की, उसका नाम ऐल-ओन-डोन (सूरज का शहर) रखा, जो आज लन्दन है।

इजराईल के जब वारहों क़वीले विखर गए थे, प्रतीत होता है कि उनमें से भी कुछ लोग फ़िनीशियन्ज से जा मिले थे, क्योंकि शब्द 'इंग्लैंड' की जड़ें हिन्नू भाषा में हैं। जोज़फ़ क़वीले का चिह्न वैल होता था। वैल के लिए हिन्नू भाषा में ऐंगल शब्द है। नई खोजी हुई धरती को उन लोगों ने ऐंगल-लैंड का नाम दिया, जो आज इंग्लैंड है।

मेरे खयालों का इतिहास से केवल इतना संबंध है कि उस नस्ल का फ़ीनिक्स से अपना संबंध जोड़ना मुक्ते वड़ा अपना-सा और पहचाना हुआ लगता है। फ़िनीशियन नस्ल को मैं अपनी भाषा में ककनूसी नस्ल कह सकती हूं। दुनिया के सव सच्चे लेखक मुझे ककनूसी नस्ल के प्रतीत होते हैं, रचनात्मक किया की आग में जलते और फिर अपनी राख में से रचना के रूप में जन्म लेते हुए।

वहुत वर्ष हुए—'सूरज और जाड़ा' शीर्षक लेख में मैंने लिखा था— 'सूरज के डूवने से मेरा कुछ रोज डूव जाता है, और इसके फिर आकाश पर चढ़ने के साथ ही मेरा कुछ रोज आकाश पर चढ़ जाता है। रात मेरे लिए सदा अंघेरे की एक चिनाव-सी रही है—जिसे रोज इसलिए तैरकर पार करना होता है कि

रसीदी टिकट : १२६

खुदा! तेरी नजम जिन्नी तैनूं उमर देवे!
मैं ऐस नजम दा मिसरा नहीं,
जु होर मिसरेयां दे नाल चलदी रह् वां,
ते तैनूं इनक काफ़िये दी तर्हां मिलदी रह् वां।
मैं तेरी जिन्दगी चौं निकली हां—
चुपचाप—इस तर्हां—
ज्यों लफ्जां दे विच्चों अर्थ निकलदे।
ते वदनसीव अर्था दा की—
ओहनां दा होणा वी ओहनां दे निकलण जिहा।
ते जीकण अज्ज इक्क अर्थां निकलेया
कल नूं कोई नामुराद होर अर्थ निकलेगा
पर नज़्म इस जग ते सलामत रहवे
ते खुदा तेरी नज़्म जिन्नी तैनूं उमर देवे।

अपने अस्तित्व पर मुझे मान है—अगर पंजाब की धरती पंजाब की एक नचम है—तो मैं उस नचम के अथों के संमान हूं। अर्थ निकाले जाते हैं—आज और अर्थ, कल को कुछ और अर्थ।

पंजाव में इस समय जैसी समझ और अदवी सियासत है, मैं सचमुच उसमें से, चुपचाप, उसके अर्थों की तरह, निकल जाना चाहती हूं। और कल, मुझे

१. खुदा तेरी नज्म जितनी तुभी उम्र दे!

मैं इम नज्म का मिसरा नहीं
जो और मिसरों के साथ चलती रहूं
और तुमसे एक क़ाफ़िये की तरह मिलती रहूं।
मैं तुम्हारी जिन्दगी से निकली हूं
चुपचाप—इस तरह—
जैसे शब्दों से अर्थ निकलते हैं!
और वदनसीव अर्थों का क्या—
उनका होना भी उनके निकलने जैसा
और जिस तरह आज एक अर्थ निकला है
कल कोई नामुराद और अर्थ निकलेगा
पर नज्म इस जग पर सलामत रहे
और खुदा तेरी नज्म-जितनी तुभी उम्र दे।

मालूम है, मेरी तरह, उसके अर्थों के समान और साहित्यिक भी उसमें से निकलेंगे,

नजम जैसी घरती सलामत रहे, पंजाब सलामत रहे, मेरी तमन्ना मिर्फ़ चुपचाप उसमें से निकल जाने की है, इसीलिए यह 'अलविदा' नज़म लिखी है।

## ककनूसी नस्ल

इतिहास बताता है—फ़ीनिक्स (ककनूस) से अपने आपको पहचानने वाली नस्ल ने अपना नाम फिनीशियन रखा था। ककनूस बार-बार अपनी राख में से जन्म लेता है—मनुष्यों की जिस नस्ल ने हर विनाश में से गुजर सकने की अपनी शिक्त को पहचाना, अपना नाम जल मरनेवाले और अपनी राख में से फिर पैना हो उठने वाले ककनूस से जोड़ लिया।

यह फ़ीनिक्स सूरज की पूजा से संबंधित है, सूरज जो रोज डूबता है और रोज चढ़ता है। और ये फ़िनीशियन्ज, जिनका उद्गम-स्थान आज तक इतिहास को ज्ञात नहीं—यद्यपि इनके संबंध समर और हिन्दुस्तान से पाए जाते हैं—सदा सूरज की पूजा करते थे। 'ओन' सूरज का एक नाम था, इसीलिए फ़िनीशियन्ज ने जब यूरोप में नई धरती की खोज की, उसका नाम ऐल-ओन-डोन (सूरज का शहर) रखा, जो आज लन्दन है।

इजराईल के जब बारहों क़बीले विखर गए थे, प्रतीत होता है कि उनमें से भी कुछ लोग फ़िनीशियन्ज से जा मिले थे, क्योंकि शब्द 'इंग्लैंड' की जड़ें हिन्नू भाषा में हैं। जोज़फ़ क़बीले का चिह्न बैल होता था। बैल के लिए हिन्नू भाषा में ऐंगल शब्द है। नई खोजी हुई धरती को उन लोगों ने ऐंगल-लैंड का नाम दिया, जो आज इंग्लैंड है।

मेरे खयालों का इतिहास से केवल इतना संवंघ है कि उस नस्त का फ़ीनिवस से अपना संबंध जोड़ना मुक्ते वड़ा अपना-सा और पहचाना हुआ लगता है। फ़िनीशियन नस्त को मैं अपनी भाषा में ककनूसी नस्त कह सकती हूं। दुनिया के सब सच्चे लेखक मुझे ककनूसी नस्त के प्रतीत होते हैं, रचनात्मक किया की आग में जलते और फिर अपनी राख में से रचना के रूप में जन्म लेते हुए।

वहुत वर्ष हुए—'सूरज और जाड़ा' शीर्षक लेख में मैंने लिखा था— 'सूरज के डूवने से मेरा कुछ रोज डूव जाता है, और इसके फिर आकाश पर चढ़ने के साथ ही मेरा कुछ रोज आकाश पर चढ़ जाता है। रात मेरे लिए सदा अंचेरे की एक चिनाव-सी रही है—जिसे रोज इसलिए तैरकर पार करना होता है कि

रसीदी टिकट : १२६

खुदा! तेरी नज़म जिन्नी तैनूं जमर देवे!

मैं ऐस नज़म दा मिसरा नहीं,
जु होर मिसरेयां दे नाल चलदी रह्वां,
ते तैनूं इनक काफ़िये दी तर्हां मिलदी रह्वां।

मैं तेरी जिन्दगी चौं निकली हां—
चुपचाप—इस तर्हां—
जयों लफ्जां दे विच्चों अर्थ निकलदे।
ते वदनसीव अर्थां दा की—
ओहनां दा होणा वी ओहनां दे निकलण जिहा।
ते जीकण अज्ज इनक अर्थां निकलेया
कल नूं कोई नामुराद होर अर्थ निकलेगा
पर नज़म इस जग ते सलामत रहवे
ते खुदा तेरी नज़म जिन्नी तैनूं जमर देवे।

अपने अस्तित्व पर मुझे मान है—अगर पंजाव की धरती पंजाव की एक नज्म है—तो मैं उस नज्म के अथों के समान हूं। अर्थ निकाले जाते हैं—आज और अर्थ, कल को कुछ और अर्थ।

पंजाव में इस समय जैसी समझ और अदवी सियासत है, मैं सचमुच उसमें से, चुपचाप, उसके अर्थों की तरह, निकल जाना चाहती हूं। और कल, मुझे

१. खुदा तेरी नज्म जितनी तुभे उम्र दे!

मैं इम नज्म का मिसरा नहीं
जो और मिसरों के साथ चलती रहूं
और तुमसे एक क़ाफ़िये की तरह मिलती रहूं।
मैं तुम्हारी जिन्दगी से निकली हूं
चुपचाप—इस तरह—
जैसे शब्दों से अर्थ निकलते हैं!
और वदनसीव अर्थों का क्या—
उनका होना भी उनके निकलने जैसा
और जिस तरह आज एक अर्थ निकला है
कल कोई नामुराद और अर्थ निकलेगा
पर नज़्म इस जग पर सलामत रहे
और खुदा तेरी नज़्म-जितनी तुभे उम्र दे।

गालूम है, मेरी तरह, उसके अथीं के समान और साहित्यिक भी उसमें से निकलेंगे, निकाले जाएंगे।

नज़म जैसी घरती सलामत रहे, पंजाब सलामत रहे, मेरी तमन्ता सिक्षं वुपचाप उसमें से निकल जाने की है, इसीलिए यह 'अलविदा' नज़म लिखी है।

# ककनूसी नस्ल

इतिहास बताता है—फ़ीनिक्स (ककनूस) से अपने आपको पहचानने वाली नस्ल ने अपना नाम फिनी शियन रखा था। ककनूस वार-वार अपनी राख में से जन्म लेता है—मनुष्यों की जिस नस्ल ने हर विनाश में से गुजर सकने की अपनी शिक्त को पहचाना, अपना नाम जल मरनेवाले और अपनी राख में से फिर पैदा हो उठने वाले ककनूस से जोड़ लिया।

यह फ़ीनिक्स सूरज की पूजा से संबंधित है, सूरज जो रोज डूवता है और रोज चढ़ता है। और ये फ़िनीशियन्ज, जिनका उद्गम-स्थान आज तक इतिहास को ज्ञात नहीं—यद्यपि इनके संबंध समर और हिन्दुस्तान से पाए जाते हैं—सदा सूरज की पूजा करते थे। 'ओन' सूरज का एक नाम था, इसीलिए फ़िनीशियन्ज ने जब यूरोप में नई धरती की खोज की, उसका नाम ऐल-ओन-डोन (सूरज का शहर) रखा, जो आज लन्दन है।

इजराईल के जब बारहों क़बीले विखर गए थे, प्रतीत होता है कि उनमें से भी कुछ लोग फ़िनीशियन्ज से जा मिले थे, क्योंकि शब्द 'इंग्लैंड' की जड़ें हिब्रू भाषा में हैं। जोज़फ़ क़बीले का चिह्न बैल होता था। बैल के लिए हिब्रू भाषा में ऐंगल शब्द है। नई खोजी हुई धरती को उन लोगों ने ऐंगल-लैंड का नाम दिया, जो आज इंग्लैंड है।

मेरे खयालों का इतिहास से केवल इतना संबंध है कि उस नस्ल का फ़ीनिक्स से अपना संबंध जोड़ना मुक्ते वड़ा अपना-सा और पहचाना हुआ लगता है। फ़िनीशियन नस्ल को मैं अपनी भाषा में ककनूसी नस्ल कह सकती हूं। दुनिया के सव सच्चे लेखक मुझे ककनूसी नस्ल के प्रतीत होते हैं, रचनात्मक किया की आग में जलते और फिर अपनी राख में से रचना के रूप में जन्म लेते हुए।

वहुत वर्ष हुए—'सूरज और जाड़ा' शीर्षक लेख में मैंने लिखा था— 'सूरज के डूबने से मेरा कुछ रोज डूब जाता है, और इसके फिर आकाश पर चढ़ने के साथ ही मेरा कुछ रोज आकाश पर चढ़ जाता है। रात मेरे लिए सदा अंबेरे की एक चिनाव-सी रही है—जिसे रोज इसलिए तैरकर पार करना होता है कि

रसीदी टिकट: १२६

उसके दूसरे पार सूरज है' और लिखा था, 'यह सब-कुछ चेतन तौर पर नहीं हुआ। कब हुआ? वयों हुआ? पता नहीं। मैंने सिर्फ़ इसे चेतन तौर पर समझने का प्रयत्न किया है। याद है— बहुत छोटी थी जब सूरज के डूबने के समय अचानक रोने लगती थी। मां कभी प्यार करती, कभी झिड़क देती, और कभी मुभे थपक-कर सुलाते हुए कहती—'वस आंखें मीचीं, सूरज आया।' उससे रोज मेरा प्रश्न हाता था—'पर सूरज डूबा क्यों?'

सूरज का जिक वार-बार मेरी कविताओं में आता रहा। केवल १९७३ में मैंने चेतन तौर पर पुरानी रचनाएं खोजीं, देखा कि यह जिक कैसे-कैसे आता रहा:

१६४७ में देश के विभाजन के समय जवर्दस्ती उठाकर ले जायी गयी औरतों की कोख से जन्मे 'मजवूर' वच्चे की जवानी एक कविता लिखी थी—मेरा खयाल है सूरज का पहला और सशक्त वर्णन उसमें आया था—

धिक्कार हूं मैं वह, जो इन्सान पर पड़ रही पैदाइश हूं उस वक्त की, जब टूट रहे थे तारे जब वृक्ष गया था सूरज…

उसी वर्ष देश की स्वतंत्रता के साथ वहुत-से सपने जोड़कर एक कविता लिखी थी, 'मैं हिन्द का इतिहास हूं' और आजादी के जरन के लिए कहा था:

चन्द्रमा जो अम्बर से झुका है इसे प्रणाम करने को, और सूरज जो नत हुआ है इसे सलाम करने को।

निजी मुहव्वत की भरपूर तीक्ष्णता मैंने १६५३ में देखी थी—उस समय की किवताओं में सूरज का वर्णन इस प्रकार हुआ है:

चन्द्रमा से भी क्षेत शरीर पृथ्वी का सब किरणें सूरज में से किरमची रंग ढोकर लाई

हमने सूरज को घोलकर धरती को रंग लिया पूरव ने कुछ पाया है कौन से अम्बर को टटोलकर जैसे हाथ में दूध का कटोरा, उसमें केसर घोल दिया है

सूरज ने आज मेंहदी घोली--

हथेलियों पर आज दोनों तकदीरें रंग गई

इस सूरज को, केसर वाले दूध के कटोरे के रूप में, और उसकी लाखी की मेहंदी के रूप में, मैंने केवल तब ही देखा था। फिर इसका वर्णन नदाम होता गया:

पच्छिम में लहर उठी, सूरज की नाव डोल गई गठरी पोटली उठाए अब सांझ हमारी ओर आ रही है

वरसों तक सूरज जलाए, वरसों तक चांद जलाए, आकाशों से जाकर चांदी-रंग के तारे मांग लाया किसी ने आकर दीया न जलाया घोर कालख प्राणों से लिपटी रही, जैसे वरसों की वाती से रोशनी विछुड़ी रही

पूरव से आंघी उठी, अंबर पर छा गयी और चढ़ते सूरज को जैसे उसने घुन दिया सूरज सरकंडे-सा, काले कोसों चलते हुए, धूप न जाने कहां गयी सूरज सरकंडे-सा पड़ा है, किरनें मूंज जैसी

पूरव ने चूल्हा जलाया, पवन फूंकें मार रही, किरनें ऊंची हुईं, जैसे आग की लपटें !

सूरज ने हांडी चढ़ाई, धूप आटा गूंधने लगी देतों की हरियाली जैसे विछावन विछाया हो आज तो आ जा, ओ परदेसी! कल की कीन जाने…

सूरज की पीठ की फानुन ने उठते हुए सब गठरी पोटली बांध ली ये की तीन को पैंसठ दिन यूं ही चले गए

हमारी जाग हमें मुवारक, सूरजहमारे द्वारे आया जीर उसने जाज एक कोयला मांगकर अपनी आग मुलगार्था

स्मादी दिश्य

दिलों के नाजुक पोरों में किरनों ने सूइया चुभाई जो आरपार हो गयीं— यह यादों का दावानल ! लाख पल्ले को बचाया, पर किनारा छू गया

आज चांद-सूरज प्राणों का वाणिज्य करते हैं और उजाले से भरे झावे दोनों उलटते हैं फिर हमें क्यों तेरी दहलीज याद आ गयी आज लाखों खयाल सीढ़ियां चढ़ते-उत्तरते है

उम्र के द्वार मत भेड़ो, चलना अभी बहुत बाकी है अभी सूरज का जबटन धरती अंगों पर मल रही है

नींद के होंठों से जैसे सपने की महक आती है पहली किरन रात के माथे पर तिलक लगाती है हसरत के धागे जोड़कर शालू-सा हम बुनते रहे विरह की हिचकी में भी हम शहनाई को सुनते रहे

रात की भट्टी को किसने जलाया सूरज की देग कैसे खीलती है बात है दुनिया की, ऐ दुनिया वालो ! इश्क को फिर देग में बैठना है

सूरज का पेड़ खड़ा था, किरनों को किसी ने तोड़ लिया, और चांद का गोटा अम्बर से उधेड़ दिया

सूरज का घोड़ा हिनहिनाया, रोशनी की काठी गिर गयी उम्रों के फ़ासले तय करता हुआ घरती का पथिक रो उठा…

अम्बर के आले में सूरज जलाकर रख दूं पर मन की ऊंची ममटी पर दीया कैंसे रखूं

आंखों पर धुन्ध का गिलाफ़ लिये, किसकी पग्≢धूलि चूमने, सूरज की परिक्रमा करती, ठहर गयी धरती

नजर के आसमान से है चल दिया गूरज कहीं । पर चांद में अभी भी उसकी खुशवू है आ रही

सूरज ने कुछ घवराकर आज रोणनी की एक खिड़की खोली वादल की एक खिड़की बन्द की और अंधेरे की सीड़ियां उत्तर गया

अम्बर एक आणिक, निढाल-सा वैठा, घुन्य का हुक्का पी रहा और सूरज के कोयले से रेखाएं खींचता, किसी की राह देख रहा

आज पूरव की खटिया खाली है, सुवह वैठने को नहीं आयी वावरा अंवर उसे धरती की खाई में है खोज रहा

मुंह में निवाला नहीं, निवाले की वार्ते रह गयीं आसमां पर रातें काली चीलों की तरह उड़ रहीं

सूरज एक नाव है जो पिच्छम की लहर से डूव गयी स्तूरज हुई का एक गाला है जिसे गहरी आंधी ने धुन दिया स्तूरज एक हरा जंगल है जो स्वकर सरकंडा वन गया है सूरज दिल की आग से खाली है, इसने मेरे दिल की आग से कोयला मांगकर अपनी आग सुलगायी थी सूरज सूइयों की एक पोटली है जो मेरे पोरों के आरपार हो गयी है सूरज एक खोलती हुई देग है, जिसमें आज मेरे इश्क को बैठना है सूरज एक पेड़ है जिस पर से किसी ने किरनें तोड़ ली हैं सूरज एक घड़ा है जिसके ऊपर से उजाले की काठी उतर गयी है सूरज एक दीया है जिसे अंबर के आले में रखकर जलाया जा सकना है सूरज एक युझा हुआ कोयला है जिससे अंबर लक़ीरें खोंचकर किसी की राह देखता है सूरज एक उम्मीद है जिसके विना रातें काली चीलों की तरह आसमान में उड़ रही हैं "

सूरज के ये अनेक रूप देख रही हूं —और इनमें चेतना का रूप भी है:

दिन के आंगन में रात उतर आयी, इस दाग को कैसे सुलाजें दिल की छत पर सूरज चढ़ आया, इस दाग को कैसे छिपाऊं अभी भोर हुई है छाती को चीरकर छाती में सूरज की किरन पड़ी है

जिन्दगी जो सूरज से शुरू होती है, सब ग्रह पार कर अंत में फिर सूरज की ओर लौटती है। यह किया भी अचेतन तौर पर लिखी गयी थी। आज उसे चेतन तौर पर देख रही हूं:

दिल के पानी में लहर उठी, लहर के पैरों से सफ़र वंधा हुआ, आज किरनें हमें बुलाने आयीं, चली अब सूरज के घर चलना है ...

निजी मुहब्बत की किवताओं के अतिरिक्त, सूरज और किवताओं में भी वलात् आता रहा—जैसे मैंने हो ची मिन्ह से हुई अपनी मुलाक़ात पर किवता लिखी थी—

वियतनाम की धरती से पवन भी आज पूछ रही है इतिहास के गालों पर से आंसू किसने पोंछा धरती को आज गयी रात एक हरियाला सपना आया अम्बर के खेतों में जाकर सूरज किसने बोया!

और जंग की भयानक आवाजों से मुक्त हुई घरती की आकांक्षा में जो कविताएं लिखीं:

धरती ने आज पुछवाया है भविष्य की लोरी कौन लिखेगा कहते हैं—एक आशा किरनों की कोख में आयी है

पूरव ने एक पालना विछाया, जद्दी पुक्तैनी एक पालना, सुना है, सूरज रात की कोख में है...

अरज करे घरती की दाई रात कभी भी बांझ न हो, पीड़ा कभी भी बांझ न हो…

ये सारी कविताएं वे हैं—जो १६४७ और १६५६ के बीच के वर्षों में लिखी थीं। इसके बाद के तेरह वर्ष और है। देख रही हूं, इनमें भी सूरज का उल्लेख है:

मुफे वह समय याद है जब एक टुकड़ा घूप का, सूरज की उंगली पकड़कर अंघेरे का मेला देखता, भीड़ों में खो गया…

गिलयों की कीचड़ पार कर अगर तू आज कहीं आए
मैं तेरे पैर धो दूं
तेरी सूरजी आकृति
मैं कंवल का किनारा उठाकर हिंडुयों की ठिरन दूर कर लूं
एक कटोरी धूप की मैं एक घूंट में पी लूं
और एक दुकड़ा धूप का मैं अपनी कोखं में रख लूं
मैं कोठरी दर कोठरी—रोज सूरज को जन्म देती
मैं रोज सूरज को जन्म देती और रोज सूरज यतीम होता…

इस नगर में भी सपने आते हैं कितना विचारों के द्वार वन्द करो, फिर भी भीतर आ जाते हैं कहीं संगमरमर की घाटी है, उसकी वात कह जाते हैं और सारा नगर उनके कहने से, नींद में चल देता है फिर रास्ते में उसे सूरज की एक ठोकर लग जाती है

डेढ़ घंटे की मुलाक़ात—
जैसे वादल का एक टुकड़ा आज सूरज के साथ टंका हो
उधेड़ थकी हूं, पर कुछ नहीं वनता, और लगता है—
कि सूरज के लाल कुरते में यह वादल किसी ने बुन दिया है

सूरज को सारे खून माफ़ हैं:
दुनिया के हर इंसान का —वह
रोज 'एक दिन' क़त्ल करता है...

अंधेरे के समुद्र में मैंने जाल डाला था कुछ किरनें, कुछ मछलियां पकड़ने के लिए कि जाल में पूरे का पूरा सूरज आ गया

इस समय की लेनिन और गुरु नानक जैसे व्यक्तियों के संबंध में निन्दी कविताओं में भी सूरज का उल्लेख है: तू मेरे इतिहास का कैंसा पान है ?

मेरी दीवार के कैंलेंडर से निकलकर
तू रोज उसकी तारीख बदलता है
और मुझे एक नए दिन की तरह मिलता है।
कैंलेंडर से बाहर आकर
तू सड़कों पर निकलकर चलता है
तो एक घूप निकल आती है
कच्चे गर्भ के दिन हैं, मेरा जी नहीं ठहरता
दूध बिलीने बैठी, लगा मक्खन आ गया है
मैंने हांडी में हाथ डाला, तो सूरज का पेड़ा निकल आया

गुरु नानक की पत्नी सुलखनी की ओर से जो कविता लिखी, वह सारी की सारी सूरज से भरी हुई है—

मैं एक छाया थी—एक छाया हूं
मैंने सूरज की यात्रा के साथ यात्रा की है
सूरज की धूप पी है
और धूप की एक नदी में नहाई हूं
यह सूरज परीक्षा का समय था
और सूरज-परीक्षा का अन्त नहीं था
छाया की इस कोख को एक हुक्म था
कि अपने अंधेरे में से उसे किरनों को जन्म देना है
किरनों की जन्म-पीड़ा सहनी है
और छाया की छाती में से
किरनों को दूध पिलाना है
और जब सूरज चतुर्दिक धूमेगा
बहुत दूर जाएगा
तो छाया ने पीछे रहकर
उन विलखती हुई किरनों को वहलाना है…

सूरज की मैंने जहां अनेक रूपों में कल्पना की है-वहां उसके साथ भोग तक की भी कल्पना की-

एक कटोरी धूप की मैं एक घूंट में ही पी खूं और एक दुकड़ा यूप का मैं अपनी कोख में रख लूं · · ·

अौर सूरज से धारण किए गर्भ में से सूरज के पैदा होने तक यह द्विक पहुंचा ...कोठरी दर कोठरी मैं रोज सूरज को जन्म देती…

पूजा के रूप में मैंन कभी सूरज की पूजा नहीं की, पर यह उसके लिए कैसी तड़प है कि उसके अस्तित्व को अपनी कोख के अंधेरे तक भी ले गयी हुं...

और इसी विचार को सुलखनी के विचार में भी डाल दिया…

ऐसा लगता है कि मुझ जैसे कुछ लोग, चाहे किसी भी देण में हों या किसी भी शताब्दी में, ककनूसी नस्ल के ही होते हैं।

कहते हैं—ककन्स पक्षी चील की लम्बाई-चौड़ाई का होता है। इसके पंख चमकीलें, किरिमची और सुनहरें होते हैं। इसके स्वर में संगीत होता है, और यह सदा एक ही, अकेला होता है। इसकी आयु कम से कम पांच सो वर्ष होती है। कुछ इतिहासकार इसकी आयु एक हजार चार सो इकसठ वर्ष मानते हैं। इसकी आयु का अनुमान सत्तानवें हजार दो सो वर्ष भी है। इसकी आयु की अबधी जब शेष होने लगती है, यह सुगंधित वृक्षों की टहनियां इकट्टी करके एक घोंसला बनाता है, और उसमें बैठकर गाता है जिसमें आग पैदा होती है और यह घोंसलें सहित उसमें जल जाता है। इसकी राख में से एक नया ककनूस जन्म लेता है जो सारी सुगंधित राख को समेटकर सूरज के मन्दिर की ओर जाता है, और वह राख सूरज के सामने चढ़ा देता है।

कुछ इतिहासकार इसकी मृत्यु का वर्णन इस प्रकार करते हैं — कि जब इसे जीवन के अंतिम समय के आने का आभास हो जाता है, यह स्वयं उड़कर सूरज के मंदिर में पहुंच जाता है, और पूजा की आग में वैठ जाता है। यह जब आग में विलकुल राख हो जाता है तो इसकी राख में से नया ककनून जनम लेता है।

मिश्र के पुरातन इतिहास के पक्षी का घर उघर वताया जाता है जिघर सूरज उदय होता है। इसलिए इतिहासकार इस पक्षी का मूल स्थान अरव या हिन्दुस्तान मानते हैं—हिन्दुस्तान अधिक क्योंकि सुगंधित वृक्षों की टहनियां हिन्दुस्तान की भूमि के साथ जुड़ती हैं।

लैटिन के एक किन ने ककनूस को रोमन-राज्य से संबंधित किया है। कुछ पादिरयों ने इसे क्राइस्ट की मृत्यु और उसके पुनर्जीवित होने की वार्ती से मंबंधित किया है, और कुछ लोग इसे क्वांरी मां की कोख से जन्मे क्राइस्ट के जन्म से जोड़ते हैं। पर मैं इसे हर सच्चे लेखक के अस्तित्व से जोड़ना चाहती हूं—चाहे वह किसी देश का हो, चाहे वह किसी शताब्दी का हो।

रसीदी डिकट : १३७

#### एक डायरी की कतरनें

डायरी लिखने की मुझे आदत नहीं है। अनेक बार कोशिश की, पर दो-चार दिन से अधिक उसका नियम मुझसे सहा न गया। शायद इसकी एक उदास पृष्ठ-भूमि थी—जो चेतन तौर पर नहीं, पर अचेतन तौर पर सदा मेरे सामने आकर खड़ी हो जाती थी ... पता नहीं।

पृष्ठभूमि याद है—तव छोटी थी, जव डायरी लिखती थी तो सदा ताले में रखती थी। पर अलमारी के अन्दर के खाने की उस चावी को शायद ऐसे संभाल-संभालकर रखती थी कि उसकी संभाल किसी की निगाह में आ गयी। (यह विवाह के वाद की वात है)। एक दिन मेरी चोरी से उस अलमारी का वह खाना खोला गया और डायरी को पढ़ा गया। और फिर मुझ से कई पंक्तियों की विस्तारपूर्ण व्याख्या मांगी गयी। उस दिन को भुगतकर मैंने वह डायरी फाड़ दी, और वाद में कभी डायरी न लिखने का अपने आप से इकरार कर लिया।

फिर और वड़ी हुई तो अपना ही इकरार अपने आपको वचकाना-सा लगने लगा। उस इकरार को तोड़कर, फिर डायरी लिखने के लिए मन पक्का किया। कुछ समय तक लिखती रही। और फिर अचानक वह डायरी मेरे कमरे से चोरी हो गयी। यह स्पष्ट था कि एक साघारण चोर की आवश्यकताओं में यह आवश्यकता नहीं हो सकती थी, यह किसी विशिष्ट व्यक्ति की ही आवश्यकता हो सकती थी। कई वरस तक मुझे उसका पश्चाताप रहा। आज भी उसकी कसक-सी वनी हुई है। जिस 'शांति वीबी' पर मुझे उस डायरी की चोरी का संदेह है, अब चाहूं भी तो उसका कुछ नहीं हो सकता।

ये दो घटनाएं थीं—जिनके कारण शायद मैं फिर नियमित रूप से कभी डायरी नहीं लिख सकी। हां, कभी-कभी एक जज़्वा-सा उठता है, वरस-छमाही कुछ पंक्तियां लिख लेती हूं, आज उन विखरी हुई पंक्तियों को विखरी हुई तारीखों के नीचे ढूंढने चली हूं, तो वे भी वहुत नहीं मिलीं। जो कुछ मिली हैं वे इस प्रकार हैं:

'बहुत समकालीन हैं, केवल एक मैं मेरा समकालीन नहीं···'

यह कविता की प्रथम पंक्ति थी, पर अभी आगे कुछ नहीं लिखा था। वैसे यह जानती थी कि यह सारी उपरामता स्वयं से स्वयं तक की वात थी। इसी से

मेल खाती हुई कुछ पंक्तियां थीं, अभी काग्रज पर नहीं उतारी थीं पर छाती में हिल रही थीं:

'में विना मेरा जनम

पुण्य की थाली में अपराध का एक शगुन है ... '

कि आंखें अखतार के पहले पन्ने पर कांपने लगीं—'सोवियत टूट्स ऑकुपाई चेकोस्लोवािकया स्पाइज इनवेजन टुस्मैंश लिबरेशन ड्राइन फेट ऑफ़ दुवचेक अनसर्टन ''ओर अभी जो 'स्वयं' केवल अपना था, न जाने किस-किस का 'स्वयं' वन गया है ''फ़ासिज़म की भयानकता भुगती नहीं है, केवल सुनी है, या उसको जिन देशों ने भुगता है जनमें घूमते हुए उसके कुछ चिह्न देखे हैं। तब भी उसकी कल्पना भयानक है। इसीिलए समाजवाद से सपने जुड़ते हैं। उसने जिन देशों में जो कुछ हािसल कर लिया है उससे इनकार नहीं, पर उसके आंग जो कुछ हािसल करने के इथर ही वह खड़ा हो गया है, पीड़ा केवल उसे लेकर है ''

उसका पिघला हुआ चेहरा कभी अचानक वड़ा शासक जैसा कसा हुआ दिखाई देता है, और मांस के होंठों पर जो शब्द आते हैं वे ख़ुदकुशी करते प्रतीत होते हैं। और लगता है अगर वे ख़ुदकुशी से वचते हैं, काग़ज पर उतरते हैं, तो क़त्ल होते हैं।

कविता मेरे इर्द-गिर्द एक चक्कर-सा लगाती हुई न जाने कहां चली गयी है—कहां की कहां। काराज पर सिर्फ़ अपने पैरों के निशान छोड़ गयी है—

वन्दूक की गोली अगर एक वार मुझे हनोई में लगती है तो दूसरी वार प्राग में लगती है और एक धुआं हवा में तैरता है और मेरा 'मैं' अठमासे वच्चे की तरह मरता है...

--- २२ अगस्त, १६६८

"Mr. Cernik said, 'Go away and urge the best brains of the country to get out whilst they can" यह समाचार आज मेरे जन्मदिन पर दुनिया की ओर से किस प्रकार की सौगात है ?

आर्थर कोसलर ने अपनी जन्मपत्नी बनाने के लिए अपने जन्म के दिन छपे हुए समाचारपत ढूंढे थे और देखने लगा कि जिस दिन उसका जन्म हुआ उस दिन दुनिया में कौन-कौन-सी घटनाएं हुई थीं—कौन-सा जहाज डूबा या, किस

रसीदी टिकट : १३६

वैंक पर डाका पड़ा था, किन मुल्कों के बीच संधि हुई या टूटी थी हर जन्मप वादम के जन्म की एक भूठी गवाही देती हैं के बाद अगर कोई जन्मपत्री-व कल्पना की जा सकती है तो आयर कोसलर वाली, सो, मेरे जन्मदिन पर य समाचार कैसा समाचार है ?

अभी एक विचित्र चीस भरी कविता लिखी है दीवार पर लगा एक फ़्रैमिली फोटोग्राफ़ …'

- ३१ अगस्त, १६६ म

काफ़ी रात गुजर गयी थी, गुलजार का फ़ीन आया (इतनी रात गए फ़ोन करते हुए डर रहा हूं।'

मैंने हंसकर कहा—'शरीफ़ आदमी ! डरने की कौन-सी बात है, मैं स्टालिनिस्ट नहीं हूं।' तो वह भी हंस दिया, बोला—'अच्छा, फिर एक स्टालिनिस्ट से बात करो, मेरे पास बैठा है, इसने ही फ़ोन करवाया है।'

और फिर सन्तसिंह सेखों की आवाज आयी, 'क्या हाल है, महाराज ?' सेखों में एक जाट की जिन्दादिली भी है, इसलिए मैंने हंसकर कहा, 'हार

पूछोगे या हाल भी डिक्टेट कराओगे, जैसे चैक लोगों को दोस्ती डिक्टेट करवा

सेखों हंसने लगा—ऐसे हमलों से नहीं घवराना चाहिए, 'जे गुर सांग पलटदा सिख सिदक न हारे।''

कहा—'धन्य है आपकी सिखी, सेखों साहब ! गुरु भी वदल लिया, तव भी आस्था नहीं टूटी। पर गुरुवानी की ओट से वाहर आकर बात करो।'

यह कल रात की वात थी, ३१ अगस्त की रात की, और आज एक हंगेरियन नेखक डॉक्टर इण्तवान के घर पर आने के कारण जब मैंने कुछ पंजावी लेखकों को भी बुला लिया तो उनमें सेखों ने मेरे पास बैठकर हाल की इस राजनीतिक घटना पर एक कविता लिखी—जिसमें समाजवाद एक क्वांरी रूपवान युवती जनता का रेप करता है। रूपसी की आंखों में आंसू आते हैं, पर

यह किवता पढ़ी तो दिल बहुत उदास हुआ हुमारे 'चिन्तक' समाजवाद के कैसे रूप की कल्पना कर रहे हैं जो जनता का दिल जीतने की बजाय उसे रेप रिके, बली दर्शाया जा रहा है "यह समाजवाद जनता का कैसा महबूब है !

—१ सितम्बर, १६६८ · अगर गुरु रूप वदल ले तो भी शिष्य की आस्था नहीं जाती।

वैंक पर डाका पड़ा था, किन मुल्कों के वीच संधि हुई या टूटी थी '''हर जन्मपत्री आदम के जन्म की एक भूठी गवाही देती है' के वाद अगर कोई जन्मपत्री की कल्पना की जा सकती है तो आर्थर कोसलर वाली, सो, मेरे जन्मदिन पर यह समाचार कैसा समाचार है ?

अभी एक विचित्र चीस भरी कविता लिखी है—'दीवार पर लगा एक फ़ैमिली फोटोग्राफ़ '''

- ३१ अगस्त, १६६८

क़ाफ़ी रात गुज़र गयी थी, गुलज़ार का फ़ीन आया—'इतनी रात गए फ़ीन करते हुए डर रहा हूं।'

मैंने हंसकर कहा—'शारीफ़ आदमी ! डरने की कौन-सी वात है, मैं स्टालिनिस्ट नहीं हूं।'

तो वह भी हंस दिया, बोला—'अच्छा, फिर एक स्टालिनिस्ट से वात करो, मेरे पास बैठा है, इसने ही फ़ोन करवाया है।'

और फिर सन्तसिंह सेखों की आवाज आयी, 'क्या हाल है, महाराज ?'

सेखों में एक जाट की जिन्दादिली भी है, इसलिए मैंने हंसकर कहा, 'हाल पूछोंगे या हाल भी डिक्टेट कराओंगे, जैसे चैंक लोगों को दोस्ती डिक्टेट करवा रहे हो…'

सेखों हंसने लगा—ऐसे हमलों से नहीं घवराना चाहिए, 'जे गुर सांग पलटदा सिख सिदक न हारे।'

कहा—'घन्य है आपकी सिखी, सेखों साहब ! गुरु भी वदल लिया, तव भी आस्था नहीं टूटी। पर गुरुवानी की ओट से वाहर आकर वात करो।'

यह कल रात की वात थी, ३१ अगस्त की रात की, और आज एक हंगेरियन लेखक डॉक्टर इण्तवान के घर पर आने के कारण जब मैंने कुछ पंजावी लेखकों को भी बुला लिया तो उनमें सेखों ने मेरे पास वैठकर हाल की इस राजनीतिक घटना पर एक कविता लिखी—जिसमें समाजवाद एक कवारी रूपवान युवती जनता का रेप करता है। रूपसी की आंखों में आंसू आते हैं, पर वाद में मुसकराती है...

यह किवता पढ़ी तो दिल बहुत उदास हुआ हमारे 'चिन्तक' समाजवाद के कैसे रूप की कल्पना कर रहे हैं जो जनता का दिल जीतने की बजाय उसे रेप करके, बली दर्शाया जा रहा है "यह समाजवाद जनता का कैसा महबूब है! वेचारी जनता" —१ सितम्बर, १६६८

अगर गुरु रूप वदल ले तो भी शिष्य की आस्था नहीं जाती।

आज चैक लोगों ने अपने मकानों, गलियों, वाजारों और सड़कों के नम्बर मिटा दिए हैं ••• कविता लिखी है—मेरा पता।

आज मैंने अपने घर का नम्बर मिटाया है
और गली के सिरे पर लगा गली का नाम हटाया है
और हर सड़क की दिशा का नाम पोंछ दिया है
पर अगर तुम्हें मुझसे जरूर मिलना है
तो हर देश के हर शहर की हर गली का हर दरवाजा खटखटाओ…
यह एक शाप है, एक वरदान है…
और जहां भी स्वतन्त्र कह की झलक पड़े
—समझना वह मेरा घर है…

६ सितम्बर, १६६८

पी० सी० जोशी का आर्टिकल बहुत ही सयाना और सुलझा हुआ है। पढ़कर उनसे वातें करने को जी किया। पूछ-पाछकर उनका टेलीफ़ोन नम्बर मालूम किया। उनकी आवाज भी उनके लेख जैसी है—फ़ैंक और बोल्ड। उन्होंने वताया कि उनके दोस्त इस लेख के कारण उनसे नाराज हो गए हैं, खासकर अरुणा आसिफ़ अली। और उन्होंने कहा—'यह तुम्हारा और मेरा दु:खान्त है कि सिफ़्रं पोलिटिकल लीडरों ने ही नहीं, हमारे लेखकों ने भी अपने दिमाग गिरबीं रख दिए हैं…'

कल ही गुरब एशिसह का लेख पढ़ा था--न जाने हमारे पंजाबी लेखकों को क्या हो गया है…

अर्थों की नग्नता ढकने को
मैंने उनके गले में शब्दों की वांह डाली थी
ये शब्द शायद किसी मर्यादा पर नहीं रुकते ?
आज वही शब्द अर्थों का रेप करके लीटे हैं
और लज्जित मेरे सामने आंख नहीं उठाते।

--७ सितम्बर, १६६८

रोज जब दिन चढ़ता है---शहर के सारे मोहल्ले एक-दूसरे पर भींकने लगते हैं ...

इनमें से कई पालतू कुत्तों के समान हैं, जिनकी सावुन से धोयी हुई खाल रोज चमकती रहती है, और जिन्हें दूष में भीगी हुई रोटी और मांस के वड़े-वड़े टुकड़े रोज खाने को मिलते हैं…

रसीदी टिकट: १४१

वहुत से मिट्टी-धूल में लिवड़े हुए होते हैं, और कभी-कभी वह हड्डी पा जाते हैं जिसे वे सारे दिन चचोड़ते रहते हैं ...

कई खुजली से खाए हुए शरीर वाले हैं जो सारें दिन अपनी एक टांग से अपने शरीर को खुजाते रहते हैं।

सव-के-सव जोर-जोर से भोंकते हैं। केवल झुग्गियां और झोंपड़ियां नन्हे-नन्हे पिल्लों की भांति, काटने को नहीं दौड़ते, केवल टांय-टांय करते रहते हैं…

और रोज जब रात होती है—सब मोहल्ले अपनी-अपनी जीभ से अपने-अपने घाव चाटते हैं…

हां, सच—ये सब एक-दूसरे को काट खाने को पड़ते हैं, कभी-कभी पूंछ भी हिलाते हैं, खासकर चुनावों के दिनों में जब इनके आगे कोई वासी बची हुई रोटियों के टुकड़े फेंक देता है, या खयाली पुलाव के कुछ निवाले · · ·

जन्मी गुजरांवाला में थी, पर उम्र दो शहरों में गुजारी है—आधी लाहौर में, आधी दिल्ली में—आधी गुलाम हिन्दुस्तान में, आधी आजाद हिन्दुस्तान में।

पर जिस पक्ष से किसी शहर की पोट्रेंट का सवाल होता है, यह ऊपरी पोट्रेंट जैसी लाहौर की देखी थी, वैसी ही दिल्ली की देखी।

--- २१ अगस्त, १६७०

बहुत सिगरेट पीती हूं—और कभी किसी दिन मुझे ह्विस्की भी अच्छी लगती है। इसे रोज आदत के तौर पर नहीं पी सकती, पर किसी दिन अचानक इसकी तलव होती है। जानती हूं—ये दोनों चीजें जब किसी औरत के साथ जुड़कर एक जिक्र बनती हैं तो यह जिक्र उस औरत की शिस्त्रियत को 'गंभीरता' शब्द से नहीं जोड़ता।

इसके लिए एक अजीव तुलना मेरे सामने आयी है। आखिर सिख घराने में जन्मी हूं, तुलना के लिए उसी मजहव के किसी चिह्न का सामने आ जाना स्वाभाविक भी है। लगता है—जैसे मीठा हलवा बनाकर जब गुरु ग्रन्थ के सामने रखा जाता है और हलवे की परात में तलवार फेर दी जाती है तो वह साधारण हलवे के स्थान पर उसी क्षण 'कड़ाह प्रसाद' बन जाता है, उसी प्रकार मेरे हाथ में लिया हुआ सिगरेट या ह्विस्की का गिलास, जब मेरे माथे के 'सोच' को छू लेता है वह कुछ और हो जाता है, पावनता सरीखा, अनुभूति की तीवता और विणालता उसमें से तलवार की तरह गुजर जाती है तो वह साधारण हलवे की तरह उसी क्षण प्रसाद वन जाता है।

— ३१ अगस्त, १६७२

काज का समाचारपत्न कह रहा है—रामधारीसिंह दिनकर नहीं रहे।

एक ही सप्ताह तो हुआ है—आज २५ तारीख है और उस दिन १६ तारीख थी —स्टार बुक्स के स्मारोह के अवसर पर दिनकर मिले थे। मैं हॉल से वाहर आ रही थी, और वह बाहर आकर अपनी कार में बैठ चुके थे। दूर से देखकर हाथ के इशारे से उन्होंने पास बुलाया। देविन्दर भी मेरे साथ था। मैं उनकी कार के शीशे के पास पहुंची, तो शीशे को नीचे उतारकर, अपनी वांह वाहर निकालकर मेरा हाथ पकड़कर कहने लगे—'देखो! मर न जाना! तुम मर गयों तो इस देश की हरियाली मर जाएगी।' जानती थी वह बीमार रहते हैं, मन भर आया। कहा—'पर आप जीवित रहें यह बात कहने के लिए। आपके सिवाय यह बात और कोई नहीं कह सकता…'

मेरा मन तो हिल ही गया था, पास खड़े हुए देविन्दर का मन भी हिल गया। कहने लगा—'दीदी! हमारी भाषा में ऐसे लोग क्यों पैदा नहीं होते?'

आज दिनकर चले गए हैं -- केवल हिन्दी भाषा के पास से ही नहीं, हिन्दुस्तान से भी खो गए हैं · · अांखें भर-भर आ रही हैं · · ·

--- २५ अप्रैल, १६७४

आज 'सारिका' के कमलेश्वर का पत्र आया है कि कई वर्ष पहले 'सारिका' में छपे 'मेरा हमदम मेरा दोस्त' लेखों का वह पुस्तक रूप में एक संग्रह करना चाहता है और उसने मेरे लेख को संग्रह में सम्मिलित करने की अनुमित मांगी है। यह लेख मैंने कई वर्ष हुए नवतेजिसह के संबंध में लिखा था पर तव का सच आज का सच नहीं है, वह समय के साथ एक भुलावा सिद्ध हुआ है। मैंने कमलेश्वर को अभी पत्न लिख दिया है कि वह मेरा लेख इस संग्रह में सम्मिलित न करे, क्योंकि अव न कोई मेरा हमदम है, न दोस्त। इस पुस्तक में यह लेख सिम्मिलित हो जाता तो एक सौ रुपया मिलता, पर यह भूठ की कमाई होती। नहीं, सौ रुपया नहीं चाहिए, झूठ की कमाई नहीं चाहिए।

मई, १६७४

कई विलकुल बेगानी बातें न जाने कैंसे विलकुल अपनी हो जाती हैं और अपने रक्त-मांस में भीग जाती हैं। एक वार रात को महाभारत पढ़ते-पढ़ते सो गयी—सपने में देखा, एक कब्तर उड़ता हुआ आया और उसने मेरी गोद में शरण ली। देखा—उसके पीछे उड़ता हुआ एक वाज भी था, और वह मुझसे

कसकर मेरे साथ चिपट गया था, कि वाज ने कहा अगर कवूतर तो इसके वदले में अपने शरीर का मांस तोलकर दें दें। मैंने अपन मांस काटकर जसके वरावर वजन का तोलना चाहा, पर कबूतर औ इतना भारी कि में सारी सारी उसके वदले में मरने की तैयार ही गय हंसी कानों में गूंज गयी और इसके साथ ही सारे शरीर में महसूस हुआ कबूतर मेरी लेखनी का प्रतीक है, और एक विरोध इसे जान से मार देने <sup>इसके</sup> पोछे <sup>पड़ा</sup> हुँ मा है। मैंने कबूतर को और भी जोर से अपने ग्रारीर से निपटा लिया ··· कि में मे री आंखें खुल गयी ...सामने महाभारत का वह पन्ना खुला हुआ था जिस वारहवें अध्याय में अग्नि-देवता कवतर का वेश वदलकर राजा जुणा हुना न मांगने भाता है, और उशीनर उसकी जगह अपने गरीर का मांस देने के लिए तैयार ही जाता है। पर उसके पीछे पहें हुए बाज को वह कबूतर नहीं देता... इस घटना से मैंने अपने मन की शिह्त की केवल पहिंचाना ही नहीं एक रात जैसे आंखों से देख लिया। वह भी एक दिन था जब मैंने अपने संबंध में विस्तार से लिखने की जगह और वे पंक्तियां मैंने काग्रज पर लिखकर रख ली थीं। वे पंक्तियां आज भी भेरे सामने हैं, और आज भी ने उतनी ही सच हैं जितनी उस दिन लिखते समय मेरी सारी रचना— क्या कविता और क्या कहानी और उपन्यास—मैं ाती हूं, एक ग़ैर-क़ानूनी वच्चे की तरह है। मेरी दुनिया की हक़ीक़त ने मेरे मन के सपने से इएक किया और जनह निती हूँ एक ग़ैर-कानूनी बच्चे की क़िस्मत इसकी क़िस्मत हैं, और इसे का सपना क्या था, कौन था, इसकी व्याख्या में जाने की आवश्यकता हैं कमबद्धत बहुत हैंसीन होगा, निजी जिन्दगी से लेकर कुल आलम की हो नातें करता होगा, तन भी हकीकत अपनी औक्रात की सेलकर

उससे इक्क कर वैठी। और जो रचना पदा हुई—हमेशा कुछ कागजों में लावारिस भटकती रही ...'

और आज भी मेरा यक्तीन है—ये दस पंक्तियां मेरी पूरी और लम्बी आत्म-कथा हैं...

### एक कविता

'चक नं० छत्तीस' उपन्यास मैंने १६६३ में लिखा था, १६६४ में छपा तो अफ़वाह फैल गयी कि पंजाव सरकार इसे 'वैन' कर रही है, पर हुआ कुछ नहीं। यह १६६४ में हिन्दी में भी छपा, और १६६६ में उर्दू में भी।

इस उपन्यास को फ़िल्म के लिए सोचा तो रेवतीसरन शर्मा ने कहा— 'नहीं, यह उपन्यास समय से एक शताब्दी पहले लिखा गया है, हिन्दुस्तान अभी इसे समझ नहीं सकता'—और बासु भट्टाचार्य के शब्द थे—'इस उपन्यास पर जब फ़िल्म बनेगी, वह हिन्दुस्तान में पहली ऐडल्ट फ़िल्म होगी।' और इस उपन्यास का, जब मेरी दोस्त कृष्णा ने १६७४ में अंग्रेजी में अनुवाद किया तो उसकी रीडिंग के लिए मैंने जब इसे दोवारा पढ़ा तो इसकी पात्र 'अलका' मुझ पर इस तरह छा गयी जिस तरह शायद उपन्यास लिखते समय भी नहीं छायी थी…

इसका पात 'कुमार' जब 'अलका' को बताता है कि वह शरीर की भूख मिटाने के लिए कुछ दिन एक ऐसी औरत के पास जाता रहा था जो रोज के बीस रुपये लेती थी…और जब 'अलका' कहती है,—'सोच रही हूं कि वह औरत भी मैं होती जिसके पास आप रोज बीस रुपए देकर जाते थे…' तो वहुत पुराना इस उपन्यास का स्रोत याद आया—एक बार इमरोज ने कहा था कि जिस्म की भूख के हाथों पीड़ित होकर मैंने एक बार बाजार की किसी औरत के पास जाना चाहा था, तो सहज मन मेरे मुंह से निकला था—'अगर तुम ऐसी औरत के पास जाते, तो मेरा जी करता है, वह औरत भी मैं हो होती…'

पहचान आयी—ये शब्द जो 'अलका' ने कहे, यह केवल अमृता ही कह सकती थी, और कोई औरत नहीं अस्वाभाविक हालत की स्वाभाविकता शायद और किसी औरत के लिए संभव नहीं हो सकती, 'अलका' उर्फ़ अमृता ...

भले ही कहानी के हर पात्र के साथ लेखक का गहरा साझा होता है, पर एक दूरी हर साभे का हिस्सा होती है। 'अलका' को पढ़ते हुए लगा—वह दूरी कहीं नहीं है... उस रात (७ सितम्बर, १९६४ की रात) मैंने अलका को संवोधित करके एक कविता लिखी—'पहचान':

रसीदी टिकट: १४५

कई हजार चावियां मेरे पास थीं और एक-एक चाबी एक-एक दरवाजे को खोल देती थी दरवाजे के अन्दर-किसी की वैठक भी होती थी और मोटे पर्दे में लिपटा किसी का सोने का कमरा भी और घरवालों के दु:ख जो उनके ही होते थे, पर किसी समय मेरे भी होते थे मेरी छाती की पीड़ा की तरह पीड़ा, जो दिन के समय जागूं तो जाग पड़ती थी, और रात के समय सपनों में उतर जाती थी, पर फिर भी पैरों के आगे, रक्षा की रेखा जैसी, एक लक्ष्मण-रेखा होती थी और जिसकी बदौलत मैं जब चाहती थी घरवालों के दुःख घरवालों को देकर उस रेखा से लीट जाती थी और आते समय लोगों के आंसू लोगों को सींप आती थी ... देख ! जितनी कहानियां और उनके पाल हैं उतनी ही चावियां मेरे पास थीं और जिनके पीछे हजारों ही घर, जो मेरे नहीं, पर मेरे भी थे, शायद वे कहीं अब भी हैं पर आज एक चावी का कौतक मैंने तेरे घर को खोला तो देंखा वह लक्ष्मण-रेखा मेरे पैरों के आगे नहीं, पीछे है और सामने, तेरे सोने के कमरे में, तू नहीं —मैं हूं ... यह मेरी एकमात्र ऐसी कविता है जो अपने ही रचे पात्र को संबोधित करके मैंने लिखी है।

#### एक त्योरी

आज भी सामने देख सकती हूं—एक त्योरी है, मेरे पिता के माथे पर पड़ी हुई नहीं, माथे पर ठहरकर चालीस वर्षों से मुझे देख रही है, मेरी निगहवान, मेरी नजर सानी कर रही है।

१६३६ के आरम्भ की बात है, जब मेरी पहली किताब छपी थी। महाराजा कपूरथला ने मेरी किताब को एक बुजुर्गाना प्यार देते हुए दो सौ रुपये मेरे नाम भेजे थे। और फिर थोड़े दिनों बाद महारानी नाभा ने (वह कभी मेरे पिताजी की शिष्या रही थीं) मुभे एक साड़ी का पार्सल उस किताब की प्रशंसा व्यक्त करते हुए भेजा था। ये दोनों चीजें डाक द्वारा आयी थीं। और फिर एक दिन, जब डाकिये ने घर का दरवाजा खटखटाया, मेरे बाल-मन ने उसी तरह के एक और मनीआर्डर या पार्सल की आस कर ली, मुंह से निकला — 'आज फिर कोई इनाम आया है।'—और मुभे आज तक, अपने शरीर के कम्पन सहित, उसी तरह वह त्योरी याद है, जो मेरी और देखकर मेरे पिता के माथे पर पड़ गयी थीं।

उस दिन इतना नहीं समझा था कि मेरे पिता मुझ में जैसा व्यक्तित्व देखना चाहते थे, मैं अपने उस एक वाक्य से उससे बहुत छोटी हो गयी थी, वस इतना समझा था कि ऐसी आशा या ऐसी कामना ग़लत वात है। यह क्यों गलत है, और यह किस जगह से एक लेखक को छोटा कर जाती है, यह बहुत समय वाद जाना।

और जब जाना—तव मेरे पिता के माथे के स्थान पर मेरा अपना माथा मेरा निगहवान वन गया। उसने मेरे खयालों की ऐसी रक्षा की कि फिर कभी मुझे अचेतन तौर पर भी ऐसा खयाल नहीं आया।

आज सोचती हूं—दुनिया से कुछ भी लेने के खयाल से वह एक त्योरी मुभे कैंसे सदा के लिए मुक्त कर गयी, स्वतन्त्र कर गयी, तो उस त्योरी पर प्यार आ जाता है। हो सकता है—उस दिन वह मेरे पिता के माथे पर न पड़ती, तो मैं कभी उस जैसे विचार से जिन्दगी में अपना अपमान कर लेती। पर खुश हूं, मुभे उस पिता का माथा नसीव हुआ था जिस पर वह त्योरी पड़ सकती थी।

### एक और रात की बात

यह भी एक रात की वात है—आज से कोई चालीस वरस पहले की एक रात— मेरे विवाह की रात, जब मैं मकान की छत पर जाकर अंधेरे में बहुत रोबी थी। मन में केवल एक ही वात आती थी—अगर में किसी तरह मर सकूं। पिताजी को मेरे मन की दशा जात थी, इसलिए ढूंढते हुए छत पर आए। मैंने एक ही मिन्नत की—मैं विवाह नहीं करूंगी।

वरात आ चुकी थी, रात का खाना हो चुका था कि पिताजी को एक संदेशा मिला कि अगर कोई रिश्तेदार पूछे तो कह देना कि आपने इतने हजार रुपया नक़द भी दहेज में दिया है।

इस विवाह से मेरे पिताजी को गहरा सन्तोष था, मुर्फ भी। पर इस संदेशे को पिताजी ने एक इशारा समझा। उनके पास इतना नकद रुपया हाथ में नहीं था, इसलिए घवरा गये। मुझसे कहा—बस, उसी के कारण मेरे मन में विचार उठता था—अगर मैं आज रात मर सकूं।

कई घंटों की हमारी इस घवराहट को उस रात मेहमान के तौर पर आयी हुई मेरी मृत मां की एक सहेली ने कुछ भांप लिया, और अकेले में होकर अपने हाथ की सारी सोने की चूड़ियां उतारकर उसने मेरे पिताजी के सामने रख दी। पिताजी की आंखें भर आयीं। पर यह सब कुछ देखना मुझे मरने से भी कठिन लगा...

फिर मालूम हुआ—यह सन्देशा किसी प्रकार का इशारा नहीं था, उन्होंने नक़द रुपया नहीं चाहा था, सिर्फ़ कुछ रिश्तेदारों की तसल्ली करने के लिए यह बात फैलायी थी। मां की सहेली ने वे चूड़ियां फिर हाथों में पहन लीं, पर ऐसा प्रतीत होता है—चूड़ियां उतारने का वह क्षण, दुनिया की अच्छाई का प्रतीक बनकर सदा के लिए कहीं ठहर गया है । विश्वास टूटते हुए देखती हूं, परन्तु निराशा मन के अन्त तक नहीं पहुंचती, इधर ही राह में कहीं रुक जाती है। और उसके आगे, मन के अन्तिम छोर के निकट, दुनिया की अच्छाई पर विश्वास वचा रह जाता है ...

#### अन्तिम पंवितयां

बहुत समय हुआ 'ग्रीक पैशन' में एक गडरिये लड़के की वार्ता पढ़ी थी, जो काइस्ट का नाटक खेलने के लिए काइस्ट चुना जाता है। पर इस पाल की भूमिका अदा करने के लिए वह साधना करते-करते, पाल के अस्तित्व में विलीन हो जाता है, इतना कि सारे गांव का विरोध सहन कर भी, उसकी दृष्टि में जो न्याय है, जब वह उसके लिए लड़ता है, तो गांव वाले उसे सचमुच पत्थर मार-मारकर मार देते हैं। एक ऐसा व्यक्ति, जिसने उसका अन्तर-बाह्य पहचान लिया था, उसे एक पहाड़ी पर दफ्तन करते समय कहता है—'आज उसका नाम वर्फ़ के ऊपर लिखा गया है। वर्फ़ पिघलेगी, तो उसका नाम नदी-नालों के पानियों पर लिखा हुआ होगा।'

इसी वात को अगर अपने लिए कहूं, तो कहना चाहूंगी—'मेरे पास जो कुछ था, अगर आज वर्फ़ से दव गया है तो यह वर्फ़ जब पिघलेगी, इसके नदी-नाले

वे होंगे जो एक ईमान से, हाथों में नये कलम थामेंगे, और उन कलमों की शिद्त में, मेरा वह कुछ भी सम्मिलित होगा जो आज चुप की वर्फ़ के नीचे दवा हुआ है।

#### यथार्थ से यथार्थ तक

आत्मकथा को प्रायः चमकती-दमकती एकांगी सच्चाई समझा जाता है—आत्म-श्लाघा का कलात्मक माध्यम। पर वुनियादी सच्चाई को लेखक की अपनी आवश्यकता मानकर मैं कहना चाहूंगी—'यह यथार्थ से यथार्थ तक पहुंचने की प्रक्रिया है।'

एक कुछ वह होता है जो बिना कोई चेण्टा किये सामने दिखाई पड़ जाता है और एक केवल गौर से देखने पर दिखाई देता है, और एक विचारों की मिट्टी को छान-छानकर मिलता है। यथार्थ वह भी होता है, वह भी, और वह भी।

हर कला, निर्माण में से प्रति-निर्माण का नाम है। यह यथार्थ का प्रति-निर्माण भी यथार्थ है—सच्चाई की कोख में पड़कर फिर उस कोख में से निकली हुई सच्चाई। यथार्थ का प्रति-निर्माण यथार्थ से यथार्थ तक पहुंचने की प्रक्रिया है।

उपन्यास-कहानी का पाठक —पात्रों के चेहरों की कल्पना करता है, उनके दिलों की हलचल से उनके नैन-नक्श चितवता हैं, पर किसी की आत्मकथा का पाठक अपना सारा ध्यान एक ही जाने हुए चेहरे पर केन्द्रित करता है। इसमें लेखक और पाठक परस्पर सम्मुख होते हैं। यह लेखक का अपने घर में पाठक को निजी बुलावा होता है — संकोच की ड्योढ़ी के भीतर की ओर। और यह केवल तव संभव होता है, जब लेखक का साहस उसके किसी सच की अपेक्षा कम न हो। इसमें कोई झूठ, मेहमान का नहीं, मेजबान का अपना अपमान होता है।

लेखक दो प्रकार के होते हैं—एक जो लेखक होते हैं, और दूसरे, जो लेखक दिखना चाहते हैं। जो है, दिखने का यत्न उनकी आवश्यकता नहीं होता, वह हैं। और उनके अपने अस्तित्व की सच्चाई सच्चाई से कुछ भी कम स्वीकार नहीं कर सकती।

केवल इस पार के किनारे का यथार्थ, जैसे कला की नदी को चीरकर, उस पार के किनारे का यथार्थ वनता है, वह प्रक्रिया इस आत्मकथा में भी है। यह रचना की अपनी प्रक्रिया है।

रसीदी टिकट : १४६

### जंग जारी है

युं तो यह शीर्षक मैंने अपनी उस लेखमाला का रखा हुआ है जो आजकल प्रधान-मन्त्री इन्दिरा गांधी पर वन रही फ़िल्म के वारे में लिखती हूं। यह फ़िल्म वासु भट्टाचार्य बना रहे हैं। मैं सिर्फ़ इस फ़िल्म की रचनात्मक क्रिया लिखती हूं। इन्दिरा जी की शूटिंग के समय साथ-साथ रहती हूं। उनसे देश की हालत के बारे में जो वातचीत होती है वह तो लिखती ही हूं, पर साथ ही शॉट कैसे और क्या सोचकर लिये जाते हैं, इन्दिराजी के व्यक्तित्व के गंभीर पहलू आम साधारण वातों में से भी कैसे उभरते हैं, या कुछ वे वातें जो फ़िल्म का हिस्सा नहीं वनतीं पर वड़े महत्त्व की होती हैं, उन्हें भी, जितनी वे पकड़ में आ सकें, लिखने का जतन करती हं। उदाहरण के तौर पर-उनके कमरे की एक दीवार पर नेहरूजी और मोती-लालजी के कुछ चित्र हैं। वासुदा ने उनके शॉट लेते समय इन्दिराजी से क्हा— 'इन तसवीरों को देखते हुए, जैसे अचानक उन पर कुछ धूल पड़ी हुई दिखाई दे और आप अपनी घोती के पल्ले से उसे पोंछ रही हों।' स्पष्ट है कि वासु दा इस शॉट में इन्दिराजी को समय की धूल पोंछ्ते हुए दिखाना चाहते थे । पर इन्दिरा जी ने निश्चित स्वर में 'नहीं' कह दिया । कहने लगीं, 'डस्टर लेकर पोंछ सकती हूं, पर अपनी घोती के पल्ले से नहीं ... तसंवीर चाहे किसी भी खास व्यक्ति की ही यह सवाल नहीं है, जो अच्छे लगते हैं, वे हर समय खयालों में रहते हैं, तसवीरों में नहीं । धोती के पल्ले से पोंछूं तो मुझे धोती बदलनी पड़ेगी ... मुफ्ते धूल से कोई प्यार या श्रद्धा नहीं है …'

ठीक है, जो उनके विचार में नहीं है, वह किसी शॉट में नहीं आना चाहिए। उन्होंने डस्टर से तसवीरें पोंछीं और वासु दा ने शॉट ले लिया। पर यह उनका दृष्टिकोण फ़िल्म में नहीं आएगा, और वहुत कुछ जो फ़िल्म में नहीं आ सकता उसे समझने और जानने में मैं इस फ़िल्म का माहौल और इसकी तैयारी के समय का हाल लिखती हूं।

इसकी एक शूटिंग के समय मैंने उनसे पूछा था, 'इन्दिराजी ! आप औरत हैं, क्या कभी इस वात को लेकर लोगों ने आपके रास्ते में रुकावट पैदा की है ?' तो उनका जवाव था, 'इसके कुछ एडवान्टेजिज भी होते हैं, कुछ डिसएडवान्टेजिज भी। पर मैंने कभी इस वात पर गौर नहीं किया। औरत-मर्द के फ़र्क में न पड़कर मैंने

अपने आपको हमेशा इंसान सोचा है। शुरू से जानती थी—मैं हर चीज के क़ाविल हूं। कोई समस्या हो, मदों से ज्यादा अच्छी तरह सुलझा सकती हूं। सिवाय इसके कि जिस्मानी तौर पर बहुत वजन नहीं उठा सकती, और हर वात में हर तरह क़ाविल हूं। इसलिए मैंने अपने औरत होने को कभी किसी कमी के पहलू से नहीं सोचा। जिन्होंने शुरू में मुफे सिर्फ़ औरत समझा था, मेरी ताक़त को नहीं पहचाना था, वह उनका समझना था, मेरा नहीं लोग कुछ वातें करते होंगे, बहुत-सी तो मुझ तक पहुंचतीं ही नहीं। जो पहुंचती हैं उनका मैं कोई महत्त्व नहीं समझती।

दृष्टिकोण मेरा भी यही था। पर इन्दिराजी के लिए जो मन की सहज अवस्था है मेरे जैसे साधारण इंसान के लिए एक उस मंजिल की तरह थी जिसका रास्ता वड़ा दुर्गम हो। ठीक है, अब उतना कठिन नहीं, पर मेरी यह जंग अभी भी जारी है…इस शीर्षक को मैंने इन्दिराजी की राजनीतिक जद्दोजहद के सिलसिले में इस्तेमाल किया था, पर यहां अपने निजी जीवन के संबंध में इस्तेमाल कर रही हूं, चाहे उसके मुकाबले में इसका महत्त्व बहुत कम है।

वहुत पुरानी वात है जब पटेलनगर के मकान में अभी विजली नहीं लगी थी, और मैं दिल्ली रेडियो में नौकरी करती थी। पड़ोसी के घर में एक रेडियो था जो बैटरी से चलता था, और मेरे दोनों छोटे-छोटे वच्चे वहां चले जाते थे, शाम को मेरी आवाज सुनने के लिए। पर एक दिन मैं रात को जब घर आयी तो मेरा वेटा मुक्तसे कहने लगा—'मामा! एक बात मानेंगी? आप भोलू के रेडियो पर मत बोला करें।'

मालूम हुआ कि मेरे बेटे से भोलू की लड़ाई हो गयी थी—और जिसके घर वह नहीं जा सकता था, वहां मेरी आवाज भी नहीं जानी चाहिए थी।

तव अपने चार वरस के बेटे की इस बात पर हंस दी थी, पर आज यह वात याद आयी है तो हंस नहीं सकती। सोचती हूं—काश, मेरी यह किताब भी उनके हाथों में न जाए जिन्होंने इसके एक-एक अक्षर को मिट्टी में लथेड़ना है।

कुछ दोस्तों की सलाह है—मैं इस किताव को दूसरी भाषाओं में छपवा लूं, पर पंजावी में नहीं। पर जानती हूं, मेरी भाषा के गंभीर पाठक यह नहीं चाहेंगे, इसलिए मैं, किसी भी मूल्य पर, अपनी भाषा को और उसके पाठकों को छोटा नहीं करना चाहंगी।

सो, मूल्य चुकाने के लिए तैयार हूं।

